
Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Carth XLII/81 Enero-Junio (2026) 53-87

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista 
del mundo en Ser y Tiempo

Die Kehre: Bauhaus Ontology or Utilitarian Recreation of 
the World in Being and Time

Vicente Llamas Roig

Instituto Teológico de Murcia OFM
vllamasroig@gmail.com

Orcid: 0000-0003-4830-3003

Recibido 20 de marzo de 2025 / Aceptado 18 de octubre de 2025

Resumen: «La forma sigue a la función», «el objetivo final de toda actividad (artística) es la 
construcción», principios del Gründungsmanifest de la Bauhaus en Weimar (1919) sincréticas a tesis 
basales de Ser y Tiempo (1927): el «ser-a-la-mano», disposición utilitaria del ente intramundano que 
afronta el Dasein en la Cura como proyección ocupativa (Besorge) es dimensión ontológica pre-
formal antepuesta a la condición de «ser-visible» y la obra en su magnitud integral abarca el plexo 
de remisiones prácticas en que dicho ente comparece originariamente como útil. El ser aflora en su 
uso y el uso traduce una forma peculiar de mirada pre-teórica decisiva en la praxivisión del Dasein: 
minimalismo en trazados geométricos contra trazos curvilíneos, la Naturaleza contraída a potenciales 
materiales de uso reveladores de la verdadera esencia de los objetos en un desarrollo constante. El 
escenario creacional de la onto-teología deviene dominio funcional en una ontología utilitarista en la 
que el «ser-en-sí» se sostiene en el vacío mundano por radical despragmatización que oculta la deriva 
hacia un destino originado del ser.

Palabras clave: Ser-ahí; Ser-en-sí; Útil; Cura; Existencia.

Abstract: «Form follows function» or «The ultimate goal of all (artistic) activity is construc-
tion» are principles of design declared by the Staatliches Bauhaus in its founding manifesto of 1919, 
syncretic theses to basal proposals in Being and Time (1927): «Being-ready-to-hand», utilitarian 
disposition of the intramundane entity that Dasein faces in the Care as an occupying projection (Be-
sorge) is a pre-formal ontological dimension placed before the condition of «Being-present-at-hand» 
and the work in its integral magnitude encompasses the plexus of functional references in which 
aforementioned entity originally appears as useful. Being emerges in its use, and use translates a pe-
culiar form of pre-theoretical gaze that is decisive in the praxis of Dasein: minimalism in geometric 
layouts versus curvilinear plots, Nature contracted to potential materials of use that reveal the true 
essence of objects in constant development. The creational scenario of onto-theology becomes a func-
tional domain in a utilitarian ontology in which «Being-in-itself» is sustained in the mundane void by 
a radical depragmatization that conceals the drift toward a destiny originating from Being.

Keywords: Being-there; Being-in-itself; Useful; Care; Existence.

mailto:vllamasroig@gmail.com


54 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

1. Introducción: Sustrato pre-teórico de experiencia y condiciones 
contextuales de emergencia histórica. Umwelt frente a Lebenswelt

Res cogitans y res extensa Liban en un conarium, glándula endocrina del 
epitálamo en la que alma y cuerpo se confunden. El régimen horizontal de 
modos atributivos sin causas transeúntes ni finales con su binaria geometría, 
orden biunívoco de cuerpos e ideas, se torna laberinto en la vacía sinagoga 
de Amsterdam, ecos del Hérem hacen irrespirable aún el aire de la geniza. 

En el sótano de Auerbach hay un Aleph, sin ventanas ni clinamen posi-
ble, sacudido por la fuerza primigenia que invocara Fausto, cerrado sobre sí 
mismo, desgarrado de la coalescencia macrocósmica de mónadas por violar 
su armonía. Pasivos percipi y activos percipientes reptan por las cúpulas de 
Tlön, oscilando entre la herejía materialista y el monismo inmanentista, es-
píritus mugrientos que la sed arrastra a la iglesia profanada de Cloyne, atra-
cada por el tiempo, resquebrajada por las labores del invierno, mientras una 
voluntad autófaga que nada, salvo a sí misma desea, sosiega su extensión y, 
por puro temor a ser enterrada viva, impregna con su fétido hedor la morgue 
en el Vado Franco, barrera de rocas al pie del río Meno.

La vieja jerarquía se ha quebrado, formas impuras conspirando en fútil 
ejercicio de arquitectura disfuncional. Los relojes del otoño engendraron 
sus horas torcidas, horas tersas y oscuras, inhóspitos reinos de bruma; juntas 
suman años vacíos, sin nadie dentro, ni siquiera el habitante constante del 
desván que los monstruos no han dañado (apenas roen su máscara). El ser 
verdadero obedece al concepto radical, a trazos rectilíneos que optimizan el 
uso del espacio ontológico y a colores planos, no a vibrantes tonalidades. 

Un edificio de grandes fachadas acristaladas con marcos de acero se alza 
en mitad de la Schwarzwald, santuario de falsos oráculos y secas palabras de 
contrición que golpean a lo que guarda silencio al derrumbarse: rectángulos 
interiores, superficies de texturas cuidadosamente escogidas para maximizar 
la interacción con la luz natural, muy lejos la metafísica luz de la catedral 
ortodoxa y su ábside derramado en secundarias capillas radiales (tumores 
en la corola: una turbia metástasis por la que la catedral quiere salirse de su 
cabecera, de su cuerpo entero), ahora cúbicos cuartos auxiliares adosados 
al vano exterior del predio, testigo mudo de una era de transformación que 
sólo revitaliza el presente. El gran mausoleo de un Occidente extemporáneo 
en cuyo lóbrego subsuelo brama el Golem, como lo hicieran el Leviatán o 
la empusa que segregaba θεοσέβεια para atraer fatalmente a sus víctimas a 
los muros reformados de la modernidad, y aún antes, el adverso demiurgo 



55Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

gnóstico vagando por las amplias naves laterales de la colosal cruz latina. 
Cada reino, sus monstruos.

La Factoría Fagus enseña que la πρᾱξις es disposición orientativa fun-
damental del ser humano en el mundo, modo de estar existencial y coti-
dianamente vinculado al entorno. Cada disposición vital (θεωρία, πρᾱξις, 
ποίησις) enlaza con un modo particular de desvelamiento del ser (ἀλήθεια) y 
el λóγος sería facultad constitutiva vehicular del tipo de desvelamiento aso-
ciado a cada disposición: la theoría se asienta sobre el λóγος ἐπιστημονικόν 
que explora lo que los entes sean (centrado en el quod), en tanto las dispo-
siciones práctica y técnico-productiva lo harían sobre el λóγος λογιστικόν, 
el lenguaje de la deliberación que inquiere lo pertinente o no en el obrar1 
(enfocado al quam, «capacidad de»). En la medida en que cada disposición 
determine la manera en que las cosas se muestran, ellas mismas delinearán 
los cauces de la Bersorge según una relación bidireccional: la modalidad 
de trato ocupativo define el modo en que las cosas se tornan inteligibles 
para el Dasein, a la vez que el sentido del ser bajo el que se despliega el 
horizonte de inteligibilidad de los entes encausa a la modalidad de trato. El 
ámbito ontológico de los objetos (ποιοίμενον, πρᾶγμα, ἔργον, κινήσεως) 
y los designios nominales del trato («el objeto del trato considerado desde 
el modo en que es nombrado») fijan el marco de extracción de estructuras 
ontológicas objetuales2. 

1	 Martin Heidegger, Platon: Sophistes (WS 1924/15), Gesamtausgabe [GA] 19 
(Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1992), 28

2	 Martin Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung 
in die phänomenologische Forschung (WS 1921/22), GA 61 (Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1985), 27. Λόγος sería φωνὴ μετὰ φαντασίας, su función como ἀπόφανσις 
consistiría en «permitir ver algo mostrándolo», con la potencial forma estructural de una 
σύνθεσις, tomado el «συν» en su valor apofántico («permitir ver algo en su estar-junto-
con»), desechado el concepto de verdad como concordancia (adaequatio rei et intellectus): 
«El ‘ser verdad’ del λόγος como άλήθεύειν quiere decir: en el λέγειν como άπόφαίνεσθαι, 
sacar de su ocultamiento al ente de que se habla y permitir verlo, descubrirlo como no ocul-
to (ἀλήθές). Igualmente quiere decir el ‘ser falso’, ψεύθεσθα, lo mismo que engañar en sen-
tido de encubrir: poner algo ante algo (en el modo del permitir ver) y hacerlo pasar por algo 
que ello no es [...] En cuanto que cada αἴσϑησις apunta a sus ἴδια, a los entes genuinamente 
accesibles justo sólo  mediante  ella y  para  ella [...] es la percepción siempre verdadera». 
Lógos no es «lugar primario de la verdad», sino fundamento (múltiple) de toda mención, 
dado el uso plural del vocablo. También λόγος qua λεγόμενον, lo mostrado en cuanto tal 
(«lo ὑποχείμενον, lo que como ‘ante los ojos’ sirve siempre ya de fundamento a todo posible 
‘decir de’»), ratio o razón de ser, «relato y proporción: aquello de que se dice algo en cuanto 



56 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

La directriz colectiva del in-der-Welt-sein (Mitwelt) convierte al Dasein 
en ente que no sólo pervive, con-vive en la pertenencia del lógos y la pra-
xis como vector y expresión originarios, tres determinaciones solidarias: 
«λείπεται δὴ πρακτική τις τοῦ λόγον ἔχοντος ... εἰ δ’ἐστὶν ἔργον ἀνθρώπου 
ψυχῆς ἐνέργεια κατὰ λόγον»3 (ζῷον λόγον ἔχον). La praxis se desenvuelve 
en un mundo cotidiano co-habitado (Mitwelt) que suministra útiles (Umwelt) 
y en el que cada hombre experimenta íntimas vivencias (Selbswelt)4. El 
mundo como escenario de praxis e inteligibilidad permite al Dasein regir 
su mirada por normas y sentidos preestablecidos que esbozan el  ἦθος y 
dictan la forma en que se comprende a sí mismo, inherente a él un esta-
do interpretativo respecto a su ser, y el Ausgelegtheit inicial es propio de 
la existencia cotidiana. La actuación consecuente a las situaciones concre-
tas que plantea la cotidianeidad a la Existenz requiere para un adecuado 
cumplimiento la φρόνησις, modo de desvelamiento (potencialidad ligada 
a la praxis como pauta conductual) que Heidegger entenderá por Sorge en 
tanto implique toma de decisiones en la deliberación ética5 (co-originarios 
-Gleich-ursprünglichkeit- sus tres momentos estructurales: existenciarie-
dad, facticidad y caída).

A diferencia del νοῦς (βίος) θεωρητικός (modo correspondiente de com-
portamiento: theoría), la inteligencia práctica (νοῦς πρακτικός) halla su fin 
en la misma acción demandante de ejecución, cuyo límite sería τὸ ἔσχᾰτον, 
entes y situaciones específicas que conforman el dominio referencial de la 
phrónesis concebida como Sorge, circunspección que supone siempre un 
«estar referido a» situaciones particulares. Cabe una concepción comple-
mentaria de la phrónesis como alétheia, ya no solución de conformidad, 
sino de solicitud propia de la disposición práctica para la que las cosas se 
hacen comprensibles como útiles (schicklich): «en la phrónesis, lo prákton 
tiene el mismo carácter de ser que el aletheúein (ἀληθεύειν)»6. El Dasein 
que conduzca sus acciones según la phrónesis tenderá a tratar las cosas cual 
útiles convenientes (o no) al beneficio perseguido, prescripción que sub-

se ha vuelto visible en su relación a» [Martin Heidegger, Ser y Tiempo (México: FCE, 1974), 
43-45].

3	 Aristóteles, Ética Nicomáquea I, 7, 1098a 3-8 (Madrid: Centro de Estudios Políticos 
y Constitucionales, 1999).

4	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, GA 2 (Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 
1977), 66-67; Grundbegriffe der antiken Philosophie (SS 1926), GA 22 (Frankfurt am Main: 
Klostermann, 1993), 312.

5	 Heidegger, Platon: Sophistes, 48-49.
6	 Heidegger, Platon: Sophistes, 49.



57Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

vierte la pre-comprensión del ser de las cosas como συμφέρον (ventajosa 
comparecencia del ser-a-la-mano), distintiva del peculiar signo epifánico 
de πρᾱξις y τέχνη respecto a θεωρία, perspectiva de comprensión del ente 
como algo a-la-vista.

La circunspección congruente con la phrónesis descubre la vida como 
quehacer, ocupación o asunto ontológico para el Dasein, que asiente en la 
αἴσθησις, no sólo en el νοεῖν (el aséptico νοεῖν no puede nunca encubrir o 
falsear, podría quedarse en un inocuo άγνοείν, negligente percepción para el 
acercamiento adecuado a irradiaciones del ser), por la condición primordial 
de Zuhandensein del ente, una suerte de «sensibilidad hermenéutica»: la 
aísthesis subducente en la phrónesis es la base del «mirar circunspectivo» 
(umsichtiges Hinsehen). Desde el prisma teórico, las cosas se comprenden 
como entes que están a-la-vista, ob-yacencias susceptibles de estudio (τὸ 
ἐπιστημικόν), pero en la experiencia pre-teorética subvienen a necesidades 
prácticas en disposición utilitaria para una deliberada productividad (τὸ 
λογιστικόν)7, si bien la utilidad con que las cosas se presentan en la phróne-
sis no es la misma que en la téchne: el propósito de la primera no es la sim-
ple productividad, sino la realización del Dasein en su existencia cotidiana, 
comunitaria y abierta a innumerables posibilidades vitales. Para la téchne, 
la utilidad posee valor instrumental, para la phrónesis - Sorge, un sentido 
ético-funcional supeditado a la relación Dasein - ente intramundano a través 
del cual el hombre impone su condición de Sein-in-der-Welt (solución tri-
nómica: Welt - Selbst - In sein). La phrónesis descubre al hombre como ser 
en relación con las cosas, en su apertura a la actividad y a la decisión de qué 
hacer en cada caso, conjugadas así dimensiones pasiva y activa del ser-en-
el-mundo: activo en su auto-desvelamiento como principio de sus propias 
acciones (ἀρχή de sus proyectos vitales), pasivo en su auto-descubrimiento 
como receptor de acciones, sujeto a mudables coyunturas.

Además de desvelar relacionalmente su ser y el de las cosas en el más 
originario sentido (práctico-funcional), la phrónesis transparenta (durchsi-
chtig) el «lugar» en que ese sentido se constituye, el mundo como escena de 
desarrollo co-originario de la vida fáctica:

Así pues, lo que se manifiesta a través de la phrónesis es un desdoblamiento 
de la perspectiva en la que se encuadran el hombre y el ser de la vida, des-
doblamiento decisivo para el destino histórico-espiritual de la explicación 

7	 Heidegger, Platon: Sophistes, 28.



58 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

categorial del sentido ontológico de la facticidad. En la circunspección, la 
vida está presente en una modalidad concreta del con-qué [o asunto que 
reclama la atención] del trato8

Escrita está en tonos primarios en el castillete del Pozo 12, mina de car-
bón de Zollverein, la sentencia de destierro de la ensidad, dirimida la caden-
cia ontológica del Umwelt que marcan praxivisión y ocupación teórica. La 
ensidad lleva aparejada la disolución de toda referencia al Dasein, y por ser 
la mundaneidad existenciario estructural del mismo, esa extinción supondrá 
la deposición de mundicidad en la cosa, suspensión de ser-en-el-mundo. 

La ensidad descuelga a la cosa de las coordenadas fenoménicas del tra-
to ocupativo del Dasein, decisivas en la aposición óntica de aquélla como 
ser intramundano, una cláusula adversativa de obliteración por no-ser (nada 
sensu fenomenológico) ahí, no-ser-a-la-mano o no-ser-a-la-vista, inútil e 
inaparente; desarraigada, expulsada del Umwelt, la cosa no hallará dónde 
salir-de-sí, abandonada a su mismidad. No únicamente el ser-a-la-vista, 
como sospechara Deleuze, también el ser-a-la-mano es indiferente a su 
propio ser, subrepticia en la mundiformidad esa indiferencia, cuyo límite 
negativo de convergencia sería la ensidad, rebasado el confín ontológico de 
la Weltlichkeit.

2. Ontología Bauhaus: Die phänomenale Struktur des An-sich-seins

El modo primario de ser-en-el-mundo es la ocupación pragmática, no el 
saber teórico (o la vivencia como solución de auto-proyección tético-cons-
titutiva), ordenada al uso de entes intramundanos, aun cuando esta variedad 
de desempeño con entidades presentes en el Umwelt sea también una forma 
de conocimiento (práctico), y así la cosmovisión del Dasein no se basará 
en una conceptualización pura de propiedades entitativas que respondiese a 
actitud teorética, sino en una profesión de ser en entera disposición de pro-
curarse útiles para la vida cotidiana, una praxivisión. 

El extático Dasein no advierte originalmente en el mundo entes percep-
tibles (a-la-vista), proto-noémata que subsidien el contenido objetivo de la 
nóesis, sino prágmata, entes a-la-mano en conexión práctica: dispositivos 
técnicos, herramientas, ... La actitud refleja que aspira a la reducción eidética 
de transcendencias mundanas cede el relevo a la Besorge como hábito prag-

8	 Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, 37-38.



59Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

mático orientado al uso, la intencionalidad sémica abre paso al in-tendere 
(vivir fuera-de-sí, no en-sí) utilitarista. El Dasein ha de habérselas en el 
trato ocupativo con prágmata, útiles mundicidades para las rutinas habitua-
les de su intendencia existencial. El ente que comparece en la ocupación es 
Zeug en relación a una finalidad funcional, y esa utilidad transluce un plexo 
de referencias prácticas que infunden sentido a las cosas, no una trama de 
nexos esenciales: la Besorge revela el valor técnico, no teórico, de los entes 
en su plural Zuhandenheit. 

El concreto intramundano qua útil se significa en un contexto específico 
de uso (no se ofrece aisladamente a la cura, careciendo de valor marginal en 
sí mismo, sustraído al ámbito de utilidad en que está comprometido en rela-
cional mundicidad, diseñado para un fin predefinido de la praxis ocupativa), 
pertenece a una red de entidades instrumentales con finalidad preestable-
cida por el Dasein. Activo inmediato por su Zuhandensein de una función 
privativa, cada útil se alinea en un singular dominio de actualización de 
uso potencial (acomodación en una colección de enseres necesarios para la 
realización de una tarea). La circunspección (que comporta praxivisión) es 
estrictamente comprensión pragmática de Zuhandenheit en la unidad formal 
y material que le procura su mundiformidad por inclusión en el entramado 
de irrecusables remisiones postoras de un contexto adecuado de uso: cuan-
to menos se contemple la cosa usual -aduce Heidegger-, cuanto mejor uso 
efectivo se haga de ella, tanto más originaria la relación que la desvele o 
haga comparecer como útil, recobrará éste su calidad objetiva cuando el 
manejo deficiente impida alcanzar el propósito funcional de su confección. 
La destreza del Dasein operante revierte en la mundiformidad de lo a-la-
mano, el idóneo empleo técnico del útil refuerza su inserción ontológica 
como Zuhandensein por fusión a laboriosos movimientos del continuo de 
acción del operario contra la extrañeza que suscita en el sujeto el mal uso: la 
obra en su total magnitud engloba el plexus referencial del útil que aparece 
(énfasis en el carácter de Vorhandensein) y comparece (resaltada competen-
cia de Zuhandensein) ante el Dasein9. 

Ejemplaridad, en parámetros teóricos, cede a utilidad: el Dasein incor-
pora a sí al mundo en su estructura ontológica de Existenz (recordemos, 
das-in-der-Welt-sein es existenciario del Dasein), ahora no por eidetis-
che Reduktion del ser aparente (Vorhandenheit), sino por pragmatische 
Reduktion que lo resuelve en una particular disponibilidad instrumental, 
dictando fines precisos a los entes configurantes. La creación es ya escena-

9	 Martin Heidegger, Ser y Tiempo (Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1997), 97.



60 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

rio de Besorge para un Dasein finalista. Una pionera ontología pragmática 
del objeto técnico en la que el mundo se estatuye en dominio instrumental 
de un ser caído que lo interpreta y significa mediante el uso de instancias 
intramundanas (τὸ φυσικóν  y τὸ σκεύαστον) acorde a los fines que él mis-
mo estipula (no descartada, con todo, la interconexión simbólica en el tejido 
de remisiones pragmáticas). La naturaleza misma comparece como lo utili-
zable en el Zuhandensein, las materias primarias del útil la delatan (hierro, 
piedra, madera, ...), no tanto ente ante-los-ojos cuanto reserva de materia 
prima o fuente energética. La praxivisión prescinde de la naturaleza como 
pura presencia, atendiendo a su utilidad matricial. La instrumental mundici-
dad de Zuhandenheit se extiende a la naturaleza en conjunto, que pierde así 
su poder cautivador o sugestivo: el paisaje (actitud teorética - contemplati-
va) deviene medio de explotación (actitud pragmática: la ἐποχή destinada al 
εἶδος -intencionalidad noo-tética- se abona a la ocupación y el uso, intencio-
nalidad pragmática que, si bien originaria en la línea de la praxis, no debiera 
serlo en una vertiente ontológica). 

Salvados los materiales elaborados, se llega a materias primas prehabi-
das, no producidas (herstellungsunbedürftig), exponentes de la naturaleza in-
animada de los utensilios. Los seres vivos, a su vez, son criados (gezüchtet) 
por otros, no producidos mediante útiles, pero la naturaleza como tal ha de 
considerarse un crisol de materiales (el bosque, reserva forestal; la monta-
ña, cantera; el río, fuerza hidráulica, ...), aunque pueda expugnarse en su ser-
ante-los-ojos como lo dado al estudio científico o se revele en su poder como 
aquello que vive y crea, sobrecogiendo al Dasein (en algunos pasajes, el rector 
de Friburgo no reconoce a la naturaleza un simple ser-a-la-mano o ante-los 
ojos, sino un ser pre-predicativo antecedente a Zuhanden- y Vorhandensein, 
imbuido de valores estéticos y vitales (ser pre-predicativo revestido de valor) 
y aglutinante de aspectos sensibles (ser pre-predicativo teórico).

La mundaneidad (Weltlichkeit) es presupuesto de toda conducta del 
Dasein (ser-ahí, ser eyectado o arrojado en-el-mundo, en co-existencia 
con otros y en trato ocupativo con entes no-Dasein) frente a la mundici-
dad (Weltmässigkeit) de Vorhandensein (estar-ahí, estar-en-el-mundo agre-
gado a otros entes similares por mundimorfismo) en utilitaria disposición 
(Zuhandensein), constelación de útiles en Umweltlichkeit10. El mundo no es 
ámbito o determinación (situacional) del ente, sino estructura constitutiva 
del Dasein. La investigación fenomenológica encaminada al ser de los entes 

10	 Vicente Llamas, «La diáspora anti-metafísica: Epígonos del νοούμενον y fisionomía 
del Terror», Carthaginensia 39/76 (2023): 579.



61Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

(«Das Sein des Seienden ist nicht selbst ein Seiendes»: no un conocimiento 
de cualidades entitativas, antes bien, una mirada al ser que el Dasein pone en 
ejecución en el trato-Umgang con el ente) debe sacar a la luz al mundo. La 
Erfahrung des Seienden es experiencia de vida (Erfahrung des Lebens), una 
reflexión sobre el mundo, pues el ser abarca cuanto entra en contacto con el 
Dasein en la vida cotidiana. La tentativa connatural de comprensión de los 
objetos mundanos apela al ser como expresión de la pertenencia al mundo 
del ente («ontologischen Vorrang der Seinsfrage», la disquisición no orbita 
sobre das Seiende, sino sobre das Sein).

Dos vías antitéticas de alumbramiento del ser de los entes, discernibles 
por su articulación intencional: 

- Vía del Erkenntnis, conducta objetivante de acceso cognoscitivo a 
entes que aparecen estructurados ontológicamente como cosas naturales 
(Naturdinge) o cosas afectadas de valor que están-ahí (das Vorhandensein). 
En tanto edificada su coseidad (Dinglichkeit) sobre la coseidad de la natura-
leza, el ser de los sensibles es el ser de la naturaleza como tal, posición fun-
dante de las cosas naturales es su sustancialidad11. La vía del conocimiento 
fomenta una concepción ontológica del Seiende como das Vorhandene («lo-
que-está-ahí»: la cosa natural, la misma naturaleza, se presentan ontoló-
gicamente como entes que están-ahí; la tesitura intencional de la actitud 
cognitiva conmina a una inspección directiva que haga manifiestas las cosas 
naturales desde la apertura a la comprensión de su ser en clave de sustan-
cialidad, es decir, como «lo-que-está-ahí») y la sustancialidad sería el tér-
mino provisto por la ontología tradicional para testimoniar la coseidad del 
ente. Los exacerbados conatos de subrogación a πρώτη oὐσία (la sustancia 
primera es oὐσία κατʼἐξοχήν) discurren hacia el ente, curiosamente como 
ὑποκείμενον (no tanto ἀντικείμενον).

- Vía del besorgender Umgang, desplazamiento del análisis fenomeno-
lógico al plano del trato ocupativo pre-teórico con los entes, previo a toda 
mirada cognoscitiva. La atención del Dasein se desvía del campo teórico, 
centrada en los fenómenos pre-temáticos del mundo envolvente inmediato 
(Umwelt). Esta conducta intencional del Dasein consiste en un Umsehen, 
sondeo inmanente de las diversas esferas de praxis que haría comparecer 
como correlato objetivo a útiles (Zeuge), no a Naturdinge, una suerte de 
incepción ergónica u orgánica: el ser-ahí es οὗ ἕνεκα, aquello para lo cual 
se constituye el ente circunmundano como ser supeditado a la apertura on-
tológica del ser-ahí según el ἔργον intencional que inerva su existencia. El 

11	 Heidegger, Sein und Zeit, 85.



62 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

trato con útiles insta a la compresión de su ser como ser-a-la-mano (das 
Zuhandensein). La estructura del útil traduce, ya no la sustancialidad natu-
ral, sino la mundaneidad del mundo [formalidad de ser que Heidegger deno-
mina remisión-Verweisung: «la estructura de ser de das Zuhanden («lo-que-
está-a-la-mano») en tanto útil está determinada por remisiones»12]. El análi-
sis fenomenológico parte del mundo circundante en que el Dasein se ocupa 
de útiles, remontándose a la estructura apriorizada de la circunmundaneidad 
(Umweltlichkeit) sobre la directriz ontológica de la remisión13, sincrético 
al modo genuino de la intencionalidad en Ideas, un análisis regresivo que 
partiera del objeto como correlato de conciencia retrotrayéndose al orden de 
constitución para el cogito, portador en sí de un cogitatum (las formas actua-
les de vida del noûs retrotraen a cogitationes, a vivencias en general). En su 
proyección comprensiva, el Dasein está co-abierto a la significatividad que 
de él mismo dimana: «el Dasein es el ente al que, en tanto ser-en-el-mundo, 
le va su ser (um es selbst)»14, existe por-mor-de (Worumwillen) su propio 
poder-ser-en-el-mundo, se comporta respecto a su ser «como en relación 
a su posibilidad más propia. Es cada vez su posibilidad, y no la ‘tiene’ a 
la manera de una propiedad que estuviera-ahí» (artificiosa reedición de la 
estratagema escolástica de traslación a acto necesario de la posibilidad del 
ser auto-referido -possibile a se, no ab alio-: el esse essentialiter a se es 
existencia necesaria en virtud de su misma aseidad, en este caso, no como 
ser sobre-mundano, sino como ser ‘esencialmente’ en el mundo, cada vez 
sí-mismo, mediador entre Sein y Seiende, medida de «lo que aparece y lo 
que se sustrae», sosteniéndose en su propia nada -la temporalidad sería nihil 
originarium y lo-ente, en su totalidad, sólo llega a sí mismo, sólo compare-
ce, en «la nada del Dasein»)15.

La distinción entre cosa-en-el-mundo-circundante (Umweltding: cosa de 
uso), cosa-natural (Naturding: ser en su materialidad sensible) y coseidad 
(Dinglichkeit: circunscripción espacio-temporal del objeto físico) propicia 
el reconocimiento de estructuras en la Naturding evaluables de forma inde-
pendiente como propiedades físicas que se presentan inicialmente en «(in) 
ciertos caracteres del mundo circundante»: dureza, resistencia material, ..., 
estarían «en propiedad (selbst) en y sólo en el carácter de incomodidad». 

12	 Heidegger, Sein und Zeit, 100.
13	 Heidegger, Sein und Zeit, 89.
14	 Heidegger, Sein und Zeit, 190.
15	 Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie, GA 24 (Frankfurt a. M: 

Vittorio Klostermann, 1975), 242.



63Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Tres alzados del ente percibido tal como es en sí mismo que condensan «lo 
que puede encontrar en él el contacto cognoscitivo»16. 

Así pues, el semblante dual del no Da-sein (Vorhanden-sein / Zuhanden-
sein) invita a una doble vía de acceso (vía teórica del Erkenntnis / vía 
fenomenológica pre-teórica del besorgender Umgang), aun cuando la 
Vorhandenheit sea una dimensión implícita en la Zuhandenheit. La primera 
resulta impracticable en tanto el conocimiento sea conducta del Dasein sus-
tentada en su ser-(ya)-en-el-mundo, carente de la originalidad indispensable 
para una adecuada interpretación fenomenológica, sin que su desestimación 
suponga una claudicación, la renuncia a una eficaz aproximación a la Ding-
an-sich. Abandonada la vía del Vorhanden-sein que cifra la coseidad del 
útil, el ser-a-la-mano (Zuhandenheit) marca la senda del «en-sí»:

El carácter de ser a la mano (Zuhandenheit) es la determinación ontológico 
categorial del ente tal como es ‘en sí’ [...] El peculiar y obvio ‘en-sí’ de las 
cosas más cercanas comparece en la ocupación que las usa, advirtiéndolas 
expresamente [...] El alejamiento (entfernen) circunspectivo de la cotidianei-
dad del Dasein descubre el ser ‘en-sí’ del mundo ‘verdadero’, del ente junto 
al cual el Dasein en tanto existente en cada caso ya es17.

La deuda con Husserl es patente, una escabrosa reelaboración de la doble 
actitud: natural, atingencia al mundo reificado / refleja, ἐπέχειν fenomeno-
lógico, Einklammerung o desconexión (Ausschaltung) de reificadas trans-
cendencias por desinterés gnoseológico para hallar (la suspensión de juicio, 
«puesta entre paréntesis de doxas», embosca una σκέψις, disidente solución 
de indagación o búsqueda) la serie de intencionalidades que desenmascaran 
al εἶδος  (plano de la conciencia pura), deshiletización de los hechos, sin 
pérdida de realidad, únicamente de signo de realidad (el acto intencional, 
específico del noûs, es acto puro de subjetividad en el que tendría lugar la 
captación originaria del aspecto noemático como contenido de nóesis)18.

La recta aprehensión fenomenológica de entidades conjuradas en el 
entorno próximo del Dasein exige la comprensión del ser que extracta la 
conformación ontológica de los implementos. La coseidad de los útiles 
evidencia la índole de la comparecencia naturada en el Umwelt (en el uti-
llaje, por medio del uso, se co-descubre la naturaleza en coyuntura onto-

16	 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 50-51.
17	 Heidegger, Sein und Zeit (1977), 96-142.
18	 Husserl, Ideas, 205.



64 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

lógica de ser-a-la-mano), mostrándose como material de factura en virtud 
de los fines prácticos de la ocupación. El vínculo entre hábito ontológico 
de Zuhandenheit y cosa transfunde a un contexto pragmático, apreciable 
en la utilidad de la Zeugding, cosa usual. Ser-en-el-mundo sería forma pri-
migenia de encuentro con el ente, «factum primario y no derivable, siem-
pre ya dado, ‘previo’, por tanto, a cualquier captación de la conciencia 
(Bewuβtseinserfassung)»19, consecuente entonces la «adquisición esencial» 
que supone el análisis de la mundaneidad del mundo y la bidimensionalidad 
del no-Dasein, ser-a-la-mano (modo de ser inherente de la cosa de uso - 
Gebrauchsding, específicamente de objetos fabricados - Zeug, de ahí que el 
pastor de Baden - Württemberg hable ocasionalmente de «ocuparse-de-lo-
a-la-vista», tan indiferente a su propio ser como lo-a-la-mano, correlato de 
Umgang, un «ocuparse-de», prístino contacto del ser-ahí con los objetos, 
inicialmente comparecientes como utensilios, acceso definitorio del «ser-
en» de ser-en-el-mundo) y ser-a-la-vista [correlato de perspectiva cognitiva, 
modo derivado de contacto con los objetos: ineludible para el conocer es el 
«ocuparse-de» praxivisivo del ser-en-el-mundo, divergiendo de él en que 
«para que sea posible el conocer en cuanto determinar contemplativamente 
(betrachtendes Bestimmen) lo a-la-vista se necesita previamente una defi-
ciencia de la praxis ocupada-de (besorgendes Zu-tunhaben)]»20.

La Defizienz no consiste para Heidegger en una abstención (Ab-sehen) 
de actividad manual o en la revocación del carácter útil del ente, actitud 
degradante que ocultase la Zuhandenheit, sino en «determinada desmun-
daneización del mundo», una distinta mirada (An-sehen) hacia lo a-la-
mano-que-sale-al-encuentro por «reducción (Abbledung) del mundo a la 
uniformidad de lo a-la-vista», posterior, derivado, como el enunciado sería 
variación derivada de interpretación, surgido de ésta por modificación de 
posesión - Vorhabe, visión - Vorsicht y conceptualidad - Vorgriff precedentes 
(mediante las que lo a-la-mano defiere al ser-a-la-vista); una epojé percep-
tiva dirigida a la desnuda materialidad del objeto, discriminadas determina-
ciones práxicas sobrepuestas a la espacio-temporalidad sensible del útil21. 
La An-sehen que descubre lo a-la-vista difunde al enunciado que separa el 
«als» interpretativo «de la significatividad (Bedeutsamkeit) constituyente de 
la circunmundaneidad ... reduciéndolo al plano indiferenciado (gleichmäs-

19	 Martin Heidegger, «Seminar zu Zäringen», en Vier Seminäre (1951-1973), GA 15 
(Frankfurt am Main: Klostermann, 1986), 372.

20	 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 61.
21	 Heidegger, Sein und Zeit, 356-364.



65Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

sig) de lo puramente a-la-vista»22 (apartado el «als» hermenéutico de la sig-
nificatividad de la Zuhandenheit se convierte en «als» apofántico: λόγος 
ἀποφαντικός - Urteil). Entre la interpretación afín (concorde) a la com-
prensión praxivisiva y el enunciado teórico extremo sobre la Vorhandenheit 
(λόγος σημαντικός - Rede) cabrían formas intermedias que se difuminan 
bajo los códigos binarios del edificio conceptual de Ser y Tiempo: originario 
(a-la-mano) / derivado (a-la-vista), auténtico / inauténtico, ... 

Doble estrategia de asalto al «en-sí» de los entes:
1.- Vía fenomenológica negativa de la Entweltlichung (elipsis de 

Weltlichkeit: desmundaneización por descontextualización pragmática del 
ente en un sistema conceptual apriorizado) sobre la óntica apofática del 
Unzuhandenheit (no-ser-a-la-mano). Supresión de la totalidad de remisio-
nes para desentrañar los grados de cosificación de los entes. Primer grado 
de cosificación, mínima expresión de objetivación: no plena retirada del 
mundo como cuerpo de significación (Bedeutungsganzheit). El mundo se 
escorza pre-ontológicamente en las modalidades del besorgender Umgang 
con los útiles: Auffälligkeit (llamatividad), Aufdringlichkeit (apremio) y 
Aufsässigkeit (impertinencia). La Auffälligkeit confiere al útil-a-la-mano 
cierto carácter de no-ser-a-la-mano, el desarraigado vigor de Vorhandenheit 
(«lo-que-está-ahí») se insinúa en el útil al atenuarse el sesgo pragmático del 
entretejido mundano. El interés depositado en el ente no sería el originario 
del uso, aplazado el trato ocupacional que incumbe al Dasein, una tregua en 
la que los entes pueden sustraerse a la forma primaria y pre-conceptual de 
acceso a ellos ...

para volver nuevamente al carácter de lo a la mano de la ocupación, es decir, 
de lo que se encuentra en proceso de reparación. El estar ahí de lo inempla-
zable no carece aún de todo estar a la mano; el útil que está ahí de este modo 
no es aún una cosa que solo exista en alguna parte23. 

Cuando el útil es inapropiado para la tarea asignada capta nuestra aten-
ción, y en esa llamatividad exhibe su ser-a-la-vista (en el útil inservible, 
la concreta remisión genética del «para-qué» está impedida. La remisión 
misma no es objeto de contemplación, pero está latente en «el someterse de 
la ocupación a ella»). La vacante de una herramienta que precisemos nos 
importuna, tal ‘importunidad’ (Aufdringlichkeit) descubre al utensilio en un 

22	 Heidegger, Sein und Zeit, 157-158.
23	 Heidegger, Sein und Zeit (1977), 98.



66 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

mero estar-a-la-vista. La interposición de un útil, no estropeado ni ausente, 
en el quehacer actual, resulta ‘incomodante’ por su impertinencia, imputado 
de nuevo en ella el ser-a-la-vista, sin completo ocultamiento de utilidad. 
Llamatividad, importunidad e impertinencia son índices disfuncionales de 
despragmatización o cese de contacto praxivisivo con la utilería que per-
miten vislumbrar (zum Vorschein bringen) en la Zuhandenheit el carácter 
de Vorhandenheit subyacente («el ser-a-la-vista está aún ligado al ser-a-
la-mano del útil»)24. La Vorhandenheit se atisba cuando el implemento se 
muestra en sus netas cualidades sensibles al hacerse presente como inapro-
piado, indisponible, o como obstáculo para la labor emprendida. 

La praxivisión25 del utillaje encubre la contemplación de la cosa, el ser-
a-la-vista aflora en los modos deficientes de salir-al-encuentro al ser-ahí (el 
praxivisivo ocuparse-del ser-a-la-mano no se da al margen de toda expe-
riencia sensible, no hay estratos de percepción, en la praxis se percibe tam-
bién el nudo ser sensible; la cognición no praxivisiva de la Vorhandenheit 
está guiada por la praxivisión de la Zuhandenheit)26. La eventual demora en 
la actividad manual puede tener el efecto de una «praxivisión agudizada» en 
forma de Nach-sehen (re-visión) auxiliar del An-sehen, mirada que supone 
una «valoración de lo conseguido» o una «visión de conjunto» (Überschau) 
de la tarea pendiente a través de la que el Dasein busca algo-a-la-vista en 
lo a-la-mano (ein Vorhandenes am Zuhandenem)27. El Vorhanden-sein, aso-
ciado a la coseidad, eclipsa parcialmente al Zuhanden-sein que encauzaría 
la vía fenomenológica positiva hacia el «en-sí», alcanzándose la máxima 
objetivación en la entera omisión del mundo como espectro de remisiones 
(la despragmatización expone al útil como cosa). Los modos de ocupación 
mediante los que el mundo se postula pre-ontológicamente en clave negati-
va son formas de Entweltlichung que rendirían cuenta del primer grado de 

24	 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 74.
25	 Variedad de fórmulas: sich umsehen, überprüfen, nachsehen, umsicht, ....
26	 Friedrich-W. Herrmann, Subjekt und Dasein. Interpretationen zu «Sein und Zeit» 

(Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1974), 62-63: “El [hecho de] que Heidegger en 
su análisis del ocuparse-de praxivisivo no haya tematizado expresamente la dimensión de 
experiencia sensible, no significa que no haya visto que el ocuparse-de esté exento de sensi-
bilidad. Justamente porque la praxivisión del ocuparse-de encierra dentro de sí la experiencia 
sensible [...] puede ésta independizarse cuando el ocuparse-de praxivisivo se ha transforma-
do en contemplación y conocimiento no praxivisivos”.

27	 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 158 y 538. También: Martin Heidegger, Kant und 
das Problem der Metaphysik, GA 3 (Frankfurt am Main: Klostermann, 1991), 185.



67Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

cosificación, revelando negativamente, asimismo, al mundo como espacio 
de significación28. 

La despragmatización ejecutada en el paso de Zuhandenheit a 
Vorhandenheit (la limitada aprehensión del ser-a-la-vista conlleva una abs-
tracción o no-visión de la constitución existencial del ser-ahí) no vulnera la 
inclusión del segundo en el primero, pese a puntuales vacilaciones o amba-
ges que parecen hacer del ser-a-la-mano una especificación de la genérica 
dimensión ser-a-la-vista. Los entes que no son ser-ahí podrían designarse 
Vorhandenes en sentido lato («lo a-la-mano en el interior -innerhalb- lo a-la-
vista»)29, al extremo de validar la consideración del ser-ahí como a-la-vista30: 
los otros seres-ahí están a-la-vista en tanto lícitos entes intramundanos («die 
Mitmenschen sind eben auch vorhanden, sie machen die Welt mit aus»)31. Si 
cada actitud es solidaria a un tipo de visión (circunspección - Umsicht conexa 
al cotidiano ocuparse del mundo circundante en el que despunta el útil como 
ente paradigmático y contemplación - Hinsehen relativa al mundo de objetos 
o cosas incardinados por propiedades predicativas), la confesión por el para-
digmático útil de su aspecto objetivo o cosificativo requeriría un cambio de 
mirada abocado a la tematización, el abandono del inexplícito ocuparse-de 
al prescindir de la implicación de los entes en el dominio remisivo por abs-
tracción inicial de referencia «para-qué» y evicción ulterior de «para-quién», 
transición de conducta cotidiana a actitud teorética objetivante. Ya se señaló: 
el ser-ahí procede por pre-comprensión (Vorverständnis) o visión pre-feno-
menológica (vorphänomenologischer Blick) del fenómeno mundano en los 
modos deficientes de salir-al-encuentro del útil.

La desmundaneización podría juzgarse veraz maniobra epojética en Ser 
y Tiempo por suspensión de significatividad o puesta entre paréntesis de la 
estructura reticular del mundo, pasando a una legítima aprehensión teorética 
que extrae al ente del plexus remisional en que se halla inmerso bajo el foco 

28	 Martin Heidegger, Vörtrage und Aufsätze, GA 7 (Frankfurt a. M.: Klostermann, 
2000). En Sein und Zeit no ha lugar la indagación fenomenológica positiva del «en-sí», una 
experiencia de los útiles que no implique elipsis del mundo, esa senda se recorre en la confe-
rencia Das Ding. Ensayo recomendado: Thomas Grimme, Das ‘Ding’ - mehr als ein simples 
Phänomen. Eine vergleichende Analyse von Heidegger und Kant (Grinn, 2014). 

29	 Heidegger, Grundprobleme der Phänomenologie, 439; Sein und Zeit (1953), 43-45.
30	 En la ontología fenomenológica sartreana, la dimensión fenoménica (fenómeno de ser) 

del para-sí ante otro para-sí presagia su cosificación por cuanto el en-sí, transfenomenalidad 
del ser, es exigencia de su fenomenalidad. De hecho, el para-sí incurre en la negación de su 
misma ensidad: el Dasein se negaría a sí en cuanto tal su propia condición de ser-a-la-vista.

31	 Heidegger, Grundprobleme, 384.



68 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

primario de comprensión, sin embargo, la pretendida epojé desemboca en 
aquello de lo que huye la moción refleja husserliana, la coseidad, el sem-
blante reificado de los entes circunmundanos del que abjura. La desmunda-
neización descontextualiza y atomiza por desgarro de la trama relacional: 
el ente desarraigado aparece («viene a la presencia») segregado («parcia-
lizado») a la mirada no circunspectiva del Dasein para tornarse predicado 
(transvaluación de elemento de uso en Subjekt de enunciado), esa asignifi-
cativa individuación posibilita la objetivación al profesar entes no encade-
nados por lazos remisivos que se ofrecen a un interrogante teórico en su ser 
ante-los-ojos.

2.- Senda fenomenológica positiva del «en-sí» como remisión - 
Verweisung sobre el hilo conductor de la Zuhandenheit. Condición de po-
sibilidad del carácter «en-sí» de los útiles: apofática de modalidades de 
ocupación o signos de cosificación (Unauffälligkeit, Unaufdringlichkeit, 
Unaufsässigkeit) deponentes del ser(estar)-ahí (a-la-vista) para recuperar 
el ser-a-la-mano. Los útiles se aprestan como tales cuando el mundo no se 
restringe a modos de Entweltlichung. El carácter «en-sí» de los útiles, emer-
gente en la articulación ontológica de la remisión, irrumpe cuando su cosei-
dad enmudece, permaneciendo embozada en la negación de las variantes de 
ocupación (quiasmo ontológico Dinglichkeit / en-sí, relación fundamental 
entre el relieve del útil en su coseidad, posición de Vorhanden-sein, y la in-
hibición de su exposición óntica a través de los diversos grados de deflación 
mundana que convocan al Zuhanden-sein en que el útil se fenomenaliza 
como ser-en-sí):

El no anunciarse (sich melden) del mundo es la condición de posibilidad 
del no salirse de ‘lo a la mano’ de su no llamatividad. Y en ello se consti-
tuye la estructura fenoménica del ser ‘en sí’ de estos entes. La expresiones 
privativas como no llamatividad, no apremiosidad, no rebeldía, mencionan 
un carácter fenoménico positivo del ser de lo inmediatamente ‘a la mano’. 
Estos ‘no’ mientan el carácter de lo que se mantiene ‘en sí’ de ‘lo a la mano’ 
(Ansichhalten des Zuhandenen), lo que tenemos a la vista con el ser ‘en sí’, 
que nosotros atribuimos de un modo característico ‘inmediatamente’ a lo que 
está ahí en cuanto temáticamente comprobable32.

32	 Heidegger, Sein und Zeit (1977), 101.



69Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Los dos formas de concebir la estructura ontológica del «en-sí» de los 
entes, sea por remisión (bajo la faceta de ser-a-la-mano) o en su cosifica-
ción como ser-ahí, presumen el concepto de mundo. El «en-sí» remisivo no 
debe anunciarse temáticamente bajo indicadores privativos de ocupación, 
en tanto el «en-sí» cosificado induce cierta abstinencia de mundiformidad 
o progreso en los modos de anunciarse hasta el conocimiento teórico. Por 
analogía a Kant, el «en-sí» admite enfoque dual (límite problemático de in-
tuición sensible / posible objeto de intuición intelectual): positiva - fenomé-
nica detección de Zuhanden-sein y negativa - reificada caracterización como 
ser(estar)-a-la-vista, accesible fenomenológicamente mediante una refor-
mada epojé entendida como Entwltlichung, elisión pragmática del mundo 
(despragmatización o desmundaneización). Ahora, remisión (vía del «en-sí» 
del útil acometido como ser-a-la-mano) y desmundaneización o exención 
de red de remisiones (vía del «en-sí» cosificado) instauran una doble vía 
fenomenológica, positiva o negativa. El valor ontológico de Zuhandenheit 
es fruto de antesis pragmática del Dasein sobre un retículo de conexiones 
referenciales (Zusammenhang) que, en último término, soportan la signifi-
catividad (la significación no es sino la semántica fenomenológica del mun-
do en el que las cosas tienen lugar, hacia las que el ser humano orienta 
su actividad). Absueltos de intereses subjetivos, los entes mundiformes se 
revelan Vorhandenes, puras subsistencias, aunque en la praxis del utensilio, 
junto con el ser-a-la-mano y el cuerpo funcional (Bewandtnis) que culmina 
en el «para-quién» (Worumwillen) que sea el ser-ahí, el Dasein se percata 
de su forma, con lo que los caracteres de la Vorhandenheit no resultan de una 
mirada distorsionante de la realidad, antes bien, subsumen en la praxivisión.

La Besorge, ocuparse de entes intramundanos, es modo primario de ser-
en-el-mundo para una figura ónticamente constituida en Existenzialien cuya 
praxivisión de entorno (Umsicht), totalidad de conformidad distante de un 
convencional conocimiento conceptual, exige su propia sumersión en el pié-
lago de relaciones entre útiles, si bien no en la posición típica del útil (ser-
para-otro útil), sino en la de ser-por el ser-ahí mismo (la mirada teorética 
no es comprehensiva del ser-a-la-mano, la manipulación o el uso son una 
forma peculiar de ‘mirada’: «el ‘andar’ con un útil se somete al plexo de 
referencia del ‘para’. El ver de semejante ajuste a las cosas es el ‘ver en tor-
no’»). La Besorge - ocuparse del útil se aviene a la Fürsorge - preocuparse 
por (solicitud) el otro ser-ahí, el ser-con (Mit-sein) desencadenante de con-
flictos, polarizador de estados de ánimo represivos, ..., sobre el que gravitan 
existenciarios (unificados en la Sorge) como Befindlichkeit o Verstehen, (in)
flexiones ontológicas de Dasein redundantes en las modalidades de existen-



70 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

cia auténtica (Eigentlichkeit) e impropia (Üneigentchlikeit). La reciprocidad 
que pudiera connotar el Mit-einander-sein se diluye a menudo en la unila-
teralidad de una Sorge determinante de la alteridad: estar junto a otros en 
un mundo circunstancialmente compartido supone, ante todo, haber sido 
arrojados a un espacio cohabitado donde los otros implantan la pauta de su 
singular Sorge, la forma particular de su «habitar». 

El mundo es un teatro ontológico prefigurado en el que la identidad a 
consumar en el existenciario Ich-bin debe salvar el «en-sí» al que la au-
to-referencial primigeneidad óntica del otro condena a cada Dasein para 
alcanzar el solipsista sí-mismo: el Mit-einander-sein sustantivo al Dasein 
es alienante, negándole su Ich-sein33. La mismidad no puede ser de nadie, 
ninguna alteridad que obstruya al Dasein su sí-mismo puede ser tampoco un 
monádico sí-mismo. La impersonalidad de das Man (el reflejo impersonal 
pasivo «se» de tantos enunciados directivos de la dinámica social es su de-
lación) se alza en la gran amenaza de anonadamiento cotidiano, obstinado 
en su prevalencia sobre las posibilidades existenciales del ser-ahí. Mit-sein 
y Besorge tienen un componente solapado de conflicto que el existencia-
lismo sartreano explotará en una variante de psicoanálisis que repudia la 
Unbewußtsein en pos de una metódica comparativa de comportamientos 
empíricos, elecciones subjetivas en las que «cada persona se hace anunciar 
lo que ella misma sea»34: la Sorge permite al Dasein escapar de una seve-
ra reclusión óntica, abriéndose a lo ontológico, el cuidado del mundo es 
existenciario pues concede a la existencia su calidad de tal al consistir todo 
«procurarse cosas» (alles besorgende Umgehen) en un Besorgen des Seins 
das Daseins, un «cuidar su existencia». 

La Besorge torna intrínsecamente activa la existencia en una praxis mun-
dana35, y aunque la cotidianeidad, estado interpretativo pre-teórico de ave-
zado ser-en-el-mundo, empañada por el uno impersonal, desvirtúa el inte-

33	 Heidegger, Der Begriff der Zeit, GA 64 (Frankfurt a. M.: Klostermann, 1999), 113: 
«Dasein its also ebenso primär, wie es In-der-Welt-sein ist, auch  mein  Dasein . Es ist  je 
eigenes und als eigenes jeweiliges [...] Sofern das Dasein ein Seiendes ist, das ich bin, und 
zugleich bestimmt ist als Mit-einander-sein, bin ich mein Dasein zumeist und durchschnittilch 
nicht selbst, sondern die Anderen; ich bin mit den Anderen und die Anderen mit den Anderen 
ebenso».

34	 Jean Paul Sartre, El ser y la nada (Buenos Aires: Losada, 2005), 775.
35	 Heidegger, Der Begriff der Zeit, 114: «Die Sorge um das Dasein hat jeweils das Sein 

in die Sorge gestellt, wie es in der herrschenden Auslegung des Daseins bekannt und verstan-
den ist [...] In der Durchschnittlichkeit des alltäglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das 
Ich und das Selbst, und doch hat sich das Dasein selbst».



71Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

rrogante del Dasein por su sí-mismo, la existencia se tiene a sí misma en la 
Besorge. La ilación metafísica de atrófico yo y existencia se ha quebrado, 
es en el desempeño mundano, en el oficio con la Zuhandenheit, en el que el 
sí-mismo aflora, infundiendo a la identidad matiz de acción en el cuidado: 
la existencia se encuentra consigo misma, se halla a sí, en lo que habitual-
mente se ocupa (convergencia de existenciarios en la Sorge). Cuidarse de 
la existencia equivale justamente a ser-existencia. La existencia no puede 
afrontarse como objeto mundano (la Existenzialität no es inmutable, exclu-
yendo al existente de la categoría de objeto)36, inepto ser-en-el-mundo, ni 
como intersubjetividad, (co)ser o (co)existir-con-los-otros, debe abordarse 
desde la Sorge que confronta el sí-mismo del existente, comprometido cada-
vez en las circunstancias envolventes de la existencia. La Existenz no puede 
desprenderse de su Existentialität, en ella radica el cuidado.

La original mundaneidad del Dasein aborta toda expectativa de trans-
cendencia mundana, la existencia en cuanto tal se desarrolla en un marco 
de mundicidades, Umwelt en que culmina su realización, agotando todas 
sus opciones ontológicas en la inmanencia que la actividad y Existenzialität 
como Sorge le deparan, integrado en un colectivo de difusos sí-mismos, en-
jambre de egos que la cotidianeidad disuelve en el impersonal uno. Los 
anhelos de auto-transcendencia que pudieran proyectar al Dasein más allá 

36	 La reducción gnoseológica husserliana atiende al fenómeno puro, absteniéndose de 
afirmaciones sobre existencias reales, es ontológicamente neutral (neutralidad en relación a 
«die Frage nach der Existenz und Natur der Außenwelt» -Hua XIX/1, 26-) o atemática (null-
punkt o índice de indiferencia gnoseológica respecto a reales Dasein -«ciencia de la totalidad 
de los principios puros a priori de todo conocimiento posible y de las verdades contenidas 
sistemáticamente a priori en ellos»: «eine Wissenschaft von der Totalität der reinen (aprio-
rischen) Prinzipien aller möglichen Erkenntnisse und der Gesamtheit der in diesen systema-
tisch beschlossenen, also rein aus ihnen deduktibeln apriorischen Wahrheiten» -Hua VII, 
13f) con una inversión final de la relación entre posibilidad ontológica y realidad metafísica, 
pues el yo eidético-transcendental sería impensable sin el yo fáctico-transcendental: todas 
las necesidades esenciales son momentos de su factum («Aber das Eidos transzendentales 
Ich ist undenkbar ohne transzendentales Ich als faktisches [...] Alle Wesensnotwendigkeiten 
sind Momente seines Faktums» -Hua XV, 385-386), una metafísica de los hechos primarios 
subyacente a la fenomenología de la esencia que proporciona determinaciones a priori para 
las ciencias empíricas. La aceptación de la ‘realidad’ como existencia presente delata una ac-
titud natural («Die ‘Wirklichkeit’ [...], finde ich als daseiende vor und nehme sie, wie sie sich 
mir gibt, auch als daseiende hin. Alle Bezweiflung und Verwerfung von Gegebenheiten der 
natürlichen Welt ändert nichts an der Generalthesis der natürlichen Einstellung» -Hua III/1, 
57). Para Heidegger, en cambio, la ontología fundamental es una analítica existencial elabo-
rada en Existenzialen, suplentes de categorías ontológicas. A diferencia de lo existenziell, el 
existenzial se refiere temáticamente al cumplimiento de la existencia real.



72 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

del mundo quedan coartados, vanas esperanzas de un ser que apura su exis-
tencia instalado en el ahí. Ser-más-allá-del-mundo supondría no-ser-ya-en-
el-mundo, y por el carácter existenciario de la mundaneidad para el Dasein, 
compelería a la negación de existencia, no-ser, en tanto ser decreta tácita-
mente para el hombre ser-ahí, no cabe ser sin oclusivo contexto ontológico 
Welt (la descontextualización o extracción mundana del Dasein, la purga 
de «Da», socavaría la Existenzialität, el mundo es geografía existencial, no 
subsidiaria, sin la cual la Existenz no podrá ser tal).

Contra la sospecha de Heidegger, la declinante ontología de la presencia 
(inconveniente esa calificación para el univocismo modal, por ejemplo) se 
coordina, hasta Kant, con una metafísica de la ausencia que invoca al nooú-
menon para retener la ensidad como hito racional. El gravamen fenoménico 
positivo del «en-sí» concertado con la Zuhandenheit expone la ensidad como 
no-llamatividad, no-apremiosidad o no-rebeldía. El sesgo fenomenológico 
negativo de la ensidad sería la coseidad declarada por la Vorhandenheit, el 
mero estar-ahí es indicio de reificación del «en-sí» del útil.

Ontología Bauhaus: Ser-a-la-vista se funda ontológicamente en ser-a-la-
mano. Aun cuando lo-a-la-mano destaque sobre la base óntica de lo-a-la-vis-
ta, el ser-a-la-mano sería determinación ontológico-categorial de la ensidad 
de los entes intramundanos (carácter originario del Zuhandensein respecto al 
teórico pre-predicativo Vorhandensein: la descripción del mundo, por ende, la 
concepción del ser-ahí como cura, está cimentada en la primacía de lo-a-la-
mano). El hallazgo del ser-a-la-vista se fundamenta en el ser-a-la-mano, con-
sistente esencialmente en etwas, Um-zu, ser-algo-para. Um-zu subtiende un 
plexo de referencias (Verweisungsmannigfaltigkeit), el útil no es aislable, no 
se determina teóricamente como útil, simplemente se utiliza (útil es «el ente 
que hace frente en el ‘curarse de’». Die Zuhandenheit no es lo inmediatamente 
temático para el Umsicht, la primär Besorgte es la obra, el «para-qué» (Wozu) 
del utensilio, el fin que se busca por sí mismo, a diferencia del medio: todos 
los entes intramundanos son útiles, tanto el «para-qué» como el «de-dónde» 
(Woraus) son Um-zu. En suma, el Dasein responde al existenciario cardinal 
mundaneidad o ser-en-el-mundo, y un examen de dicha estructura centrada 
en el mundo del ser-ahí incidirá en la caracterización primordial de los entes 
intramundanos como seres-a-la-mano. 

El aval ontológico del ser-ahí como Sorge se concreta en un «curarse 
de» (Besorgen). Pues bien, los entes intramundanos que «hacen frente» en 
el «curarse de» son los útiles: Besorgen es una actitud hacia los entes basada 
en la manipulación, al extremo de poder considerar a los otros seres-ahí, 
si no entes-a-la-mano en el engranaje del mundo no-humano, sí agentes 



73Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

acoplados al esquema ontológico del Zuhandenheit, instancias nodales que 
completan la configuración mundana en entidades a-la-mano. Los otros 
seres-ahí pueden rebajarse a seres-a-la-mano en virtud de su utilidad para 
obras (la estructuración utilitaria de la cura cosifica al otro ser-ahí en la 
relación social instrumentalizada, sería ésta su modo de remisión, el de un 
medio para fines ulteriores, anulada la condición de fin en sí misma que el 
imperativo kantiano arroga a la persona), privados del sí-mismo nominal-
mente atribuido al ser-ahí, disueltos en el uno (das Man), figura que suscita 
desde su impropiedad la introducción del sí-mismo en el ideario heidegge-
riano37, como la impropiedad del Zuhandenheit naufraga en la descripción 
del mundo: el ser-ahí no logra ser-sí-mismo, tan sólo uno, por el efecto 
retroactivo de la propiedad, que devuelve a la impropiedad. El Dasein debe 
interpretarse a partir del mundo, «caer» implica absorberse (Aufheben bei) 
en el mundo (el ser-ahí es «inmediata y regularmente ‘ser-cabe-el-mundo’ 
del que se cura»), y el Aufheben bei tiene «el carácter del ser perdido en la 
publicidad del ‘uno’»38. Los otros no son sino partes integrales del mundo 
en que se absorbe el ser-ahí caído, desviándose del sí-mismo para residir en 
el uno, apofático valor del sujeto preceptivo de la negativa valoración del 
Mit-sein, ser en comunidad.

Ser-en-el-mundo significa «absorberse atemática y circunspectivamen-
te» en las remisiones constitutivas de la Zuhandenheit - manejabilidad del 
totum de útiles (Zeugganzen); cuidarse-de se basa en la familiaridad con el 
mundo: encontrándose (Befindlichkeit) en el mundo y comprendiendo, el 
ser-ahí se ocupa de los entes que le rodean, alcanza su estado de abierto 
(Erschlossenheit), regula las posibilidades ontológicas, y al utilizar los en-

37	 Para mitigar la angustia (Angst) o aliviarse del desasosiego, el ser-ahí cae, deja de vi-
vir propiamente y escucha al uno, disipándose en la mundaneidad, arrastrado por el exterior, 
estructuras implantadas que enajenan al Dasein, le hacen sentir el ser como algo no-suyo, 
renunciando a ir más allá de sí, al poder-ser que es él-mismo, entregado con avidez a noveda-
des, sobre-excitado por lo nuevo, naufragando en la ambigüedad (Zweideutigkeit). Aun en la 
caída, el ser-ahí no ha de sucumbir al uno, debe persistir en la Sorge, perseverar en la vigilan-
cia de su propio ser, asumiendo la responsabilidad del sentido para los entes intramundanos, 
su compromiso con el mundo circundante en aras de la unificación de modalidades ontológi-
cas del ser-ahí (no unificadas en el uno, sino en la Sorge). Si el Da-sein se desenvuelve en el 
Zeugganzen mediante la Besorge, el Mit-sein concursa en un ser-nosotros originario a través 
del Fürsorge, severamente limitada la dimensión intersubjetiva por el solipsismo óntico de la 
existencia auténtica: es el Da-sein, no el Mit-sein, el que existe proyectándose a sí, ocupán-
dose de o preocupándose de, mientras que la existencia impropia en la caída está hipotecada 
por concesiones a la intersubjetividad.

38	 Heidegger, Sein und Zeit, 175.



74 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

tes de su entorno es propiamente Existenz. La existencia designa el ser del 
Dasein sin yuxtaposición de subjetividad y ser (contraposición conciencia 
- objeto, aislado elemento adyacente al Dasein). La vida del ser-ahí consiste 
en una constante relación con los entes intramundanos, asimilándolos en 
sus afecciones y estados de ánimo, alentando metas, promoviendo posibi-
lidades, fecundando núcleos de significatividad en que se hacen accesibles 
como instrumentos reales, su ser no extrínseco al Dasein. La experiencia 
teórica del mundo no permite al ser-ahí abandonar la esfera interna, le deja 
encapsulado (cogito cartesiano absorto en ideas innatas / cogito husserliano 
en su dominio transcendental de vivencia), pero el ser-ahí está siempre fue-
ra, junto a un ente que ...

sale al encuentro (begegnenden) en el mundo ya descubierto (entdecken) 
cada vez. Y el determinante estar junto al ente por conocer no es algo así 
como un abandono de la esfera interna, sino que también en este ‘estar fuera’ 
(drauβen), junto al objeto, el ser-ahí está ‘dentro’ (drinnen) en un sentido 
que es necesario entender correctamente; es decir, él mismo es el ‘dentro’, 
en cuanto es un ser-en-el-mundo cognoscente. Y, a su vez, la aprehensión de 
lo conocido no es un regresar del salir aprehensor con la presa ingresada en 
la ‘caja’ (Gehäuse) de la conciencia (Bewußtseins), sino que también en la 
aprehensión, conservación y retención el ser-ahí cognoscente sigue estando, 
en cuanto ser-ahí, fuera39

La pretendida dicotomía Zuhanden-/Vorhandenheit no es una división 
absoluta: ser-a-la-mano es el portal del verdadero dimorfismo, punto de 
afluencia de coseidad (ser/estar-ahí) y ensidad (ser-en-sí) del ente intramun-
dano (la Vorhandenheit es una dimensión de la Zuhandenheit, y ésta acoge 
positivamente al «en-sí», la coseidad es pulsión negativa de la ensidad). La 
primera, cota fenomenológica negativa por deposición de utilidad como po-
sitiva exacción fenoménica [desistencia de a-la-mano que deja al fenómeno 
de ser como algo simplemente ante-los-ojos del Dasein; la cosa útil pierde 
su utilidad, contraída a su coseidad: cosa útil — utilidad = cosa, y la parca 
coseidad como solución entitativa intramundana declara lo neutramente a-
la-vista: ser útil (implícitamente en el mundo) — utilidad = ser-en-el-mundo 
= ser-a-la-vista]; la segunda, una sustracción mundana o detracción del ahí 
al ser-ahí de la cosa (el estar-ahí, a-la-vista, en-el-mundo que da soporte es-

39	 Heidegger, Sein und Zeit, 62.

La ensidad se perfila así indicio de nihilidad contrapuesta a la coseidad o 
mundiformidad óntica basal del Vorhandensein. 

 Aunque ambas supongan una desmundaneización, y ésta es solución 
hermenéutica aquí ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano entraña un grado 
inicial de pre-teórica mundicidad para el ente no-Dasein, la epojé apofática de acceso al 
ser-a-la-vista, a la coseidad del ente, sería una despragmatización por defección de 
carácter utilitario (𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	

!"#$%&'(&)*+&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎), en tanto la 

cancelación de «ahí»  en el ser-ahí con suspensión en un vacuum pre-ontológico será 
sensu stricto desmundaneización.  

 La desmundaneización recae indirectamente sobre el fundamento ontológico que 
sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano: 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑠𝑠í), 

si bien el Vorhandensein reflejaría más claramente el proceso, en simplificada maniobra 
metodológica, al resistir en un ser ya contraído a presencia mundana excusada de 
utilidad, carácter previamente abatido, sacrificado por despragmatización:  

𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒. 

 Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundicidad, 
respectivamente, es el ser-a-la-mano posición ontológica primaria sobre la que se cierne 
la operatividad del Dasein. 

3. Colapso fenomenológico del «ser-en-sí» 

 La praxivisión que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de 
Zuhandenheit soterraría al ser, sobrellevando una ocultación en vez de una procesión 
del ente natural. Esta idea es el eje de la crítica al contemporáneo paradigma 
tecnológico y la concepción instrumentalista de instancias intramundanas en su 
generalidad, de suerte que la apriorizada denotación ontológica de la apertura 
comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmática como Besorge es, en rigor, 
efecto subsecuente a la emergencia del canon burgués de universalidad ante rem: 
preferencia de πρᾱξις a θεωρία, y con la paulatina opacificación del noúmeno hasta el 
colapso irracional y postrera trofización (νοούμενον → θέλημα → τρόφημα), prioridad 
de ποίησις  a πρᾱξις. 

 Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsión vital, la orfandad 
de noúmeno desampara al λóγος, ahora a merced de la τέχνη, imperante, al cabo, una 
visión técnica de los entes intramundanos que agota al cogito enajenado en 
intencionalidad ergónica, disipada bajo el velo de cotidianeidad que cubre al mundo 
circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el peligro para el Dasein de una absorción 

La ensidad se perfila así indicio de nihilidad contrapuesta a la coseidad o 
mundiformidad óntica basal del Vorhandensein. 

 Aunque ambas supongan una desmundaneización, y ésta es solución 
hermenéutica aquí ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano entraña un grado 
inicial de pre-teórica mundicidad para el ente no-Dasein, la epojé apofática de acceso al 
ser-a-la-vista, a la coseidad del ente, sería una despragmatización por defección de 
carácter utilitario (𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	

!"#$%&'(&)*+&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎), en tanto la 

cancelación de «ahí»  en el ser-ahí con suspensión en un vacuum pre-ontológico será 
sensu stricto desmundaneización.  

 La desmundaneización recae indirectamente sobre el fundamento ontológico que 
sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano: 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑠𝑠í), 

si bien el Vorhandensein reflejaría más claramente el proceso, en simplificada maniobra 
metodológica, al resistir en un ser ya contraído a presencia mundana excusada de 
utilidad, carácter previamente abatido, sacrificado por despragmatización:  

𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒. 

 Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundicidad, 
respectivamente, es el ser-a-la-mano posición ontológica primaria sobre la que se cierne 
la operatividad del Dasein. 

3. Colapso fenomenológico del «ser-en-sí» 

 La praxivisión que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de 
Zuhandenheit soterraría al ser, sobrellevando una ocultación en vez de una procesión 
del ente natural. Esta idea es el eje de la crítica al contemporáneo paradigma 
tecnológico y la concepción instrumentalista de instancias intramundanas en su 
generalidad, de suerte que la apriorizada denotación ontológica de la apertura 
comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmática como Besorge es, en rigor, 
efecto subsecuente a la emergencia del canon burgués de universalidad ante rem: 
preferencia de πρᾱξις a θεωρία, y con la paulatina opacificación del noúmeno hasta el 
colapso irracional y postrera trofización (νοούμενον → θέλημα → τρόφημα), prioridad 
de ποίησις  a πρᾱξις. 

 Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsión vital, la orfandad 
de noúmeno desampara al λóγος, ahora a merced de la τέχνη, imperante, al cabo, una 
visión técnica de los entes intramundanos que agota al cogito enajenado en 
intencionalidad ergónica, disipada bajo el velo de cotidianeidad que cubre al mundo 
circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el peligro para el Dasein de una absorción 



75Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

tructural-ontológico al Dasein, el mundo en que ejerce su curarse-de, cede 
su ser-en-el-mundo para ser/estar-en-sí). El ser del ente no-Dasein es «ser/
estar-en» (a diferencia del Dasein que es «ser-con», no agotado en su «in-
sein»), y ese «en» precisa un apoyo, sea mundano (ser-en-el-mundo, simple 
estar-ahí de lo-ante-los-ojos) o extramundano (ser-en-sí: salir del mundo 
o desprenderse del «ahí» deja al «ser-en» sin ámbito de comparecencia 
-«no-salir» al encuentro del Dasein-, revirtiendo el «en» sobre el propio ser 
huérfano de «ahí», exiliado a la opacidad del horizonte circunvalante de no-
sucesos). Privado de mundo en que anunciarse, el ser permanece replegado 
en sí, ensimismado, sosteniéndose a sí mismo en un vacío pre-ontológico 
(estar-en-sí), zafado o escabullido en su ensidad de la coseidad que traspasa 
el estar-en-el-mundo de lo puramente a-la-vista. El defecto de mundo intro-
duce un índice de nulidad ontológica en el seno mismo del ser (nada cabe 
exterior al mundo sobre lo que el ser pueda deyectar su «en»; la reversión 
del «en» por el «ser-en» sobre sí mismo, a falta de mundo en que hacerlo, 
es la puerta de la anonadación, precisamente por anulación de mundicidad 
o extrema desmundaneización. La ensidad se perfila así indicio de nihilidad 
contrapuesta a la coseidad o mundiformidad óntica basal del Vorhandensein.

Aunque ambas supongan una desmundaneización, y ésta es solución 
hermenéutica aquí ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano en-
traña un grado inicial de pre-teórica mundicidad para el ente no-Da-
sein, la epojé apofática de acceso al ser-a-la-vista, a la coseidad del 
ente, sería una despragmatización por defección de carácter utilitario  
	 , en tanto la cancelación 

de «ahí» en el ser-ahí con suspensión en un vacuum pre-ontológico será 
sensu stricto desmundaneización. 

La desmundaneización recae indirectamente sobre el fundamento onto-
lógico que sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano:

si bien el Vorhandensein reflejaría más claramente el proceso, en simpli-
ficada maniobra metodológica, al resistir en un ser ya contraído a presencia 
mundana excusada de utilidad, carácter previamente abatido, sacrificado por 
despragmatización: 

La ensidad se perfila así indicio de nihilidad contrapuesta a la coseidad o 
mundiformidad óntica basal del Vorhandensein. 

 Aunque ambas supongan una desmundaneización, y ésta es solución 
hermenéutica aquí ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano entraña un grado 
inicial de pre-teórica mundicidad para el ente no-Dasein, la epojé apofática de acceso al 
ser-a-la-vista, a la coseidad del ente, sería una despragmatización por defección de 
carácter utilitario (𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	

!"#$%&'(&)*+&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎), en tanto la 

cancelación de «ahí»  en el ser-ahí con suspensión en un vacuum pre-ontológico será 
sensu stricto desmundaneización.  

 La desmundaneización recae indirectamente sobre el fundamento ontológico que 
sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano: 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑠𝑠í), 

si bien el Vorhandensein reflejaría más claramente el proceso, en simplificada maniobra 
metodológica, al resistir en un ser ya contraído a presencia mundana excusada de 
utilidad, carácter previamente abatido, sacrificado por despragmatización:  

𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒. 

 Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundicidad, 
respectivamente, es el ser-a-la-mano posición ontológica primaria sobre la que se cierne 
la operatividad del Dasein. 

3. Colapso fenomenológico del «ser-en-sí» 

 La praxivisión que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de 
Zuhandenheit soterraría al ser, sobrellevando una ocultación en vez de una procesión 
del ente natural. Esta idea es el eje de la crítica al contemporáneo paradigma 
tecnológico y la concepción instrumentalista de instancias intramundanas en su 
generalidad, de suerte que la apriorizada denotación ontológica de la apertura 
comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmática como Besorge es, en rigor, 
efecto subsecuente a la emergencia del canon burgués de universalidad ante rem: 
preferencia de πρᾱξις a θεωρία, y con la paulatina opacificación del noúmeno hasta el 
colapso irracional y postrera trofización (νοούμενον → θέλημα → τρόφημα), prioridad 
de ποίησις  a πρᾱξις. 

 Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsión vital, la orfandad 
de noúmeno desampara al λóγος, ahora a merced de la τέχνη, imperante, al cabo, una 
visión técnica de los entes intramundanos que agota al cogito enajenado en 
intencionalidad ergónica, disipada bajo el velo de cotidianeidad que cubre al mundo 
circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el peligro para el Dasein de una absorción 

La ensidad se perfila así indicio de nihilidad contrapuesta a la coseidad o 
mundiformidad óntica basal del Vorhandensein. 

 Aunque ambas supongan una desmundaneización, y ésta es solución 
hermenéutica aquí ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano entraña un grado 
inicial de pre-teórica mundicidad para el ente no-Dasein, la epojé apofática de acceso al 
ser-a-la-vista, a la coseidad del ente, sería una despragmatización por defección de 
carácter utilitario (𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	

!"#$%&'(&)*+&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎), en tanto la 

cancelación de «ahí»  en el ser-ahí con suspensión en un vacuum pre-ontológico será 
sensu stricto desmundaneización.  

 La desmundaneización recae indirectamente sobre el fundamento ontológico que 
sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano: 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑠𝑠í), 

si bien el Vorhandensein reflejaría más claramente el proceso, en simplificada maniobra 
metodológica, al resistir en un ser ya contraído a presencia mundana excusada de 
utilidad, carácter previamente abatido, sacrificado por despragmatización:  

𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒. 

 Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundicidad, 
respectivamente, es el ser-a-la-mano posición ontológica primaria sobre la que se cierne 
la operatividad del Dasein. 

3. Colapso fenomenológico del «ser-en-sí» 

 La praxivisión que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de 
Zuhandenheit soterraría al ser, sobrellevando una ocultación en vez de una procesión 
del ente natural. Esta idea es el eje de la crítica al contemporáneo paradigma 
tecnológico y la concepción instrumentalista de instancias intramundanas en su 
generalidad, de suerte que la apriorizada denotación ontológica de la apertura 
comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmática como Besorge es, en rigor, 
efecto subsecuente a la emergencia del canon burgués de universalidad ante rem: 
preferencia de πρᾱξις a θεωρία, y con la paulatina opacificación del noúmeno hasta el 
colapso irracional y postrera trofización (νοούμενον → θέλημα → τρόφημα), prioridad 
de ποίησις  a πρᾱξις. 

 Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsión vital, la orfandad 
de noúmeno desampara al λóγος, ahora a merced de la τέχνη, imperante, al cabo, una 
visión técnica de los entes intramundanos que agota al cogito enajenado en 
intencionalidad ergónica, disipada bajo el velo de cotidianeidad que cubre al mundo 
circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el peligro para el Dasein de una absorción 

La ensidad se perfila así indicio de nihilidad contrapuesta a la coseidad o 
mundiformidad óntica basal del Vorhandensein. 

 Aunque ambas supongan una desmundaneización, y ésta es solución 
hermenéutica aquí ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano entraña un grado 
inicial de pre-teórica mundicidad para el ente no-Dasein, la epojé apofática de acceso al 
ser-a-la-vista, a la coseidad del ente, sería una despragmatización por defección de 
carácter utilitario (𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	

!"#$%&'(&)*+&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎), en tanto la 

cancelación de «ahí»  en el ser-ahí con suspensión en un vacuum pre-ontológico será 
sensu stricto desmundaneización.  

 La desmundaneización recae indirectamente sobre el fundamento ontológico que 
sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano: 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑠𝑠í), 

si bien el Vorhandensein reflejaría más claramente el proceso, en simplificada maniobra 
metodológica, al resistir en un ser ya contraído a presencia mundana excusada de 
utilidad, carácter previamente abatido, sacrificado por despragmatización:  

𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎	
!"#(/.!*0*,&,*ó.
+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 	𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒. 

 Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundicidad, 
respectivamente, es el ser-a-la-mano posición ontológica primaria sobre la que se cierne 
la operatividad del Dasein. 

3. Colapso fenomenológico del «ser-en-sí» 

 La praxivisión que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de 
Zuhandenheit soterraría al ser, sobrellevando una ocultación en vez de una procesión 
del ente natural. Esta idea es el eje de la crítica al contemporáneo paradigma 
tecnológico y la concepción instrumentalista de instancias intramundanas en su 
generalidad, de suerte que la apriorizada denotación ontológica de la apertura 
comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmática como Besorge es, en rigor, 
efecto subsecuente a la emergencia del canon burgués de universalidad ante rem: 
preferencia de πρᾱξις a θεωρία, y con la paulatina opacificación del noúmeno hasta el 
colapso irracional y postrera trofización (νοούμενον → θέλημα → τρόφημα), prioridad 
de ποίησις  a πρᾱξις. 

 Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsión vital, la orfandad 
de noúmeno desampara al λóγος, ahora a merced de la τέχνη, imperante, al cabo, una 
visión técnica de los entes intramundanos que agota al cogito enajenado en 
intencionalidad ergónica, disipada bajo el velo de cotidianeidad que cubre al mundo 
circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el peligro para el Dasein de una absorción 



76 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundici-
dad, respectivamente, es el ser-a-la-mano posición ontológica primaria so-
bre la que se cierne la operatividad  del Dasein.

3. Colapso fenomenológico del «ser-en-sí»

La praxivisión que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de 
Zuhandenheit soterraría al ser, sobrellevando una ocultación en vez de una 
procesión del ente natural. Esta idea es el eje de la crítica al contemporáneo 
paradigma tecnológico y la concepción instrumentalista de instancias intra-
mundanas en su generalidad, de suerte que la apriorizada denotación ontoló-
gica de la apertura comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmáti-
ca como Besorge es, en rigor, efecto subsecuente a la emergencia del canon 
burgués de universalidad ante rem: preferencia de πρᾱξις a θεωρία, y con la 
paulatina opacificación del noúmeno hasta el colapso irracional y postrera tro-
fización (νοούμενον → θέλημα → τρόφημα), prioridad de ποίησις a πρᾱξις.

Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsión vital, la 
orfandad de noúmeno desampara al λóγος, ahora a merced de la τέχνη, im-
perante, al cabo, una visión técnica de los entes intramundanos que agota al 
cogito enajenado en intencionalidad ergónica, disipada bajo el velo de coti-
dianeidad que cubre al mundo circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el 
peligro para el Dasein de una absorción atemática y circunspectiva en las 
remisiones constitutivas del Zuhandensein40. La técnica fagocita al λóγος, 
imponiéndose una comprensión utilitaria del ente como lo a-la-mano (lógos 
subordinado a la téchne o acreedor de su signo en la experiencia ordinaria 
del mundo).

La dual polaridad de la yacencia (ob-yacere / sub-yacere) insta a una sín-
tesis última, reconducción onto-gnoseológica de objeto a sujeto, cediendo 
a la tensión Da-sein / Zuhanden-sein como dispares posiciones del In-der-
Welt-Sein (mundaneidad para la Existenz, agente de Besorge / mundifor-
midad del útil). La intramundaneidad traduce la pertenencia al mundo del 
útil, remanente en su despragmatizado estar-ahí como Vorhanden-sein se 

40	 Heidegger, Ser y Tiempo (1997), 83: «Ser-en-el-mundo [...] quiere decir: absorberse 
atemática y circunspectivamente en las remisiones constitutivas del estar a la mano del todo 
de los útiles. La ocupación es, en cada caso [...] sobre la base de una familiaridad con el 
mundo. En esta familiaridad, el Dasein puede perderse en las cosas que comparecen dentro 
del mundo y ser absorbido por ellas».



77Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

inscribe en el mundo; Zuhanden- o Vorhanden- serían indicadores ontológi-
cos diferenciales de mundicidad o disposición a la Besorge y a la compren-
sión por el ser-ahí, radicalmente distinto a ellos, pues no es ente en pasiva 
circunscripción mundana, sino en activa posición de ocupación que concita 
circunmundaneidad, no mundiformidad. La circunscripción mundana de los 
útiles se conjuga con la circunspección curativa del Dasein: ser-en-el-mun-
do es determinación existenciaria del Da-sein, subyacencia -consecuente al 
estado de yecto- por prioridad óntico-ontológica a toda positivación de ente 
(para el Da-sein, el dominio de remisiones es inclusivo Umwelt); estar-en-
el-mundo (Zuhanden-/Vorhandensein) desafía la praxivisión del Da-sein, y 
la ensidad subsume en la mundiformidad del estar-ahí, no en la mundanei-
dad del ser-ahí (apta para el no Da-sein, anclado a la trama de remisiones 
que cartografía el Intrawelt).

La reducción técnica del mundo a espacio de utilidad o ámbito de ocu-
pación sin intromisión de valores de ascendencia nouménica en esa apa-
rente objetividad vela la más espuria faz óntica del ente no-Dasein (el más 
pronunciado avance hacia el Seinsvergessenheit), su ser-en-sí-mismo: sus-
pendida la mundicidad, el asiento «mundo» de su óntico «estar-en», el ser 
queda estancado en su ensidad; no-ser-en-el-mundo por deleción ontológica 
de Zeug-sein, drástica despragmatización o depuración del Sein de referen-
ciales nexos intramundanos (Zuhanden- / Vorhanden-) deja ensimismado 
al ente, notable divergencia del Dasein, que no podría ser en-sí-mismo por 
el Zu-sein diferencial que le dinamiza vitalmente, sino sí mismo, o dejar de 
tener que serlo en todo momento al no-ser-ya-en-el-mundo, redimido por 
la muerte. Ni ensidad, ni mundiformidad conciernen conformativamente al 
Dasein, este es ‘esencialmente’ (más incisivo: pre-ontológicamente) en-el-
mundo (mundo: intrínseco existenciario estructural; el hombre no es Sein, 
sino Da-sein, el «ahí» le es consustancial), no en-sí-mismo (es in-der Welt, 
no an-sich: la cosa puede estar «en-sí-misma», o «ahí», visible), o sólo cesa 
de ser-ahí abismado en la muerte (que sí podría arrastrarle al inerte en-sí por 
desposesión de existenciario vital mundaneidad, reduciéndolo a inanimada 
y corrupta corporeidad-Vorhanden).

La construcción técnica del mundo conlleva una obstrucción voluntaria 
del «camino hacia lo abierto» (presencia del ser en su verdad). El hombre, 
«funcionario de la técnica»41, en vez de «pastor del ser», representador y 
productor, se convierte a sí mismo en recurso, traicionado por su propia 
actividad dominadora. Y el reencuentro con el ser pasa por el hallazgo trans-

41	 Heidegger, Ser y Tiempo (1997), 218.



78 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

cendental de la ensidad en la despragmatización y abstracción de presencia, 
más allá de indumentos ontológicos, en curso a su desnuda raíz óntica, aun-
que el filósofo de Mess no lo advierta explícitamente, más preocupado por 
la «muerte de la esencia» humana y la conjura de las amenazas a los cauces 
de una voluntad atareada en la «liberación, transformación, acumulación y 
dirección pacíficas de las energías naturales»42. 

La crítica a la hipertrofia técnica no tiene en su obra un nítido sentido éti-
co, se trata más bien de una reflexión ontológica, pero si, como defiende en 
Carta sobre el humanismo, la ontología es una ética original y el problema 
de la reducción técnica de la cosmovisión guarda estrecha relación con el 
ser del hombre, es el redescubrimento de la ensidad el canal hacia la inde-
pendencia del lógos respecto a la téchne: cuántas cosas -lamenta Borges- 
sobrevivirán a nuestro olvido, al desuso, a la inapariencia, sin saber nunca 
que nos hemos ido, aun cuando no formen un mundo en completa ausencia 
de Dasein, ciegas y extrañamente sigilosas mónadas, quizá aleph cada una 
en su ensidad; mosaico sustancial de microscósmicos átomos metafísicos 
sin mutuas influencias, cada uno en sí mismo un universo entero o su reflejo.

¿Cómo franquear la ensidad mediante análisis fenomenológico?

El rechazo de la problemática dualidad cartesiana sujeto - objeto y la 
epojé transcendental no invalida la exigencia de comprensión de la verdad 
como rectitud (Richtigkeit: ¿nostalgia de la rectitudo rei que solventaría la 
adecuación intellectus ad rem?), no simple Ereignis, acontecimiento o trans-
cendencia existente43. El conocimiento teórico (ocuparse-de no praxivisivo) 
atiende a un modo deficiente de ser-en-el-mundo, y en esa prescrita línea (la 
nuda percepción de lo a-la-vista sería forma deficitaria de praxis: «todo ori-
ginarse es, en el campo ontológico, degeneración»44), Heidegger tratará de 
superar la actitud teórica que inaugura la epojé husserliana: la estratificación 
ontológica del mundo y su arquitectura disfuncional a partir del eîdos45. Ser-
a-la-vista no es indicación ontológica basal que adhiera sucesivos «predica-

42	 Heidegger, Ser y Tiempo, 219.
43	 Otto Pöggeler, «Zeit und Sein bei Heidegger», en Zeit und Zeitlichkeit bei Husserl 

und Heidegger. Phänomenologische Forschungen 14 (Hamburg: Felix Meiner, 1983), 161-
162.

44	 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 334
45	 Martin Heidegger, «Anmerkungen zu Karl Jaspers Psychologie der Weltanschaungen», 

en Wegmarken (1916-1961), GA 9 (Frankfurt am Main: Klostermann, 1976), 35; Logik. Die 
Frage nach der Wahrheit, GA 21 (Frankfurt am Main: Klostermann, 1976), 144 ss.



79Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

dos de valor» (Wertprädikate), sino pre-manifestación del ser-en-el-mundo 
en el respeto (Rücksicht) y la autotransparencia (Durchsichtigkeit). Ser-a-
la-mano / ser-a-la-vista no son dos categorías de ser intramundano, el paso 
del ocuparse-de praxivisivo al despragmatizado prodiga facetas múltiples 
del ente mundiforme según las propias claves perceptivas del Dasein. 

En Das Dinge, el Dasein se aparta en su in-tendere de la positiva opor-
tunidad fenomenológica del útil como Zuhandenheit para apostar por el 
«estar-ahí», procediendo según reglas genéricas de representación objeti-
vante. El estatus de Vorhandensein amortiza diversos grados de desmun-
daneización mediante los cuales el Dasein afronta al ente justamente como 
cosa que «está-ahí», aun cuando el carácter de cosa (Das Dinghafte) no 
se base en su «ser-objeto-representado» ni pueda dilucidarse a partir de la 
objetividad (Gegenständlichkeit)46. La recta fenomenología de la cosa no se 
sostiene en la ontología de la producción, como pudieran pretender la filo-
sofía platónica («lo-presente» / Anwesendes sería objeto del producir: fruto 
del obrar técnico del Dasein, se opondría a éste como producto-Herstand, 
no tanto como objeto - Gegenstand)47 o la dialéctica materialista. Tampoco 
la ciencia proporciona una adecuada visual fenomenológica por la inherente 
Vernichtung - aniquilación del carácter de cosa en favor de la realización 
objetivante que oficia. En la objetivación científica, las cosas permane-
cen olvidadas (vergessen), no salen a la luz por medio del lenguaje (zum 
Vorschein kommem ... zur Sprache kommem), no se muestran, yacen veladas 
(verborgen), sepultadas en la inhóspita opacidad del mundo.

Das Dinghafter alude a la condición de «en-sí» de la cosa en la que es-
triba su función de útil (estructura ontológica de remisión): en su utilidad, 
la cosa es algo «en-sí» o que «está-en-sí»; el «estar-en-sí» (Insichstehen) 
atañe a la cosa, investida de autonomía entitativa, caso independiente 
(Selbstständdiges). Dicha función describiría fenomenológicamente el ca-
rácter de cosa de un ente, pero la desmundaneización que allana el trán-
sito al Vorhandenheit (y en el «estar-ahí» el ente manifiesta su carácter de 
cosa) afecta al propio Dasein como ser (ya)-en-el-mundo, de suerte que la 
finalidad-utilidad del ente, haciendo comparecer un cierto carácter de «no-
ser-a-la-mano», no abocaría ahora a una manipuladora instancia antropoló-
gica (Dasein) que, asignando fines, despeje el espacio de sentido dentro del 
cual el ente adquiera pleno significado como útil, antes bien, lo haría a una 
negatividad constitutiva del mismo «estar-en-sí», marginada del dominio 

46	 Heidegger, Vörtrage und Aufsätze, 159.
47	 Heidegger, Vörtrage und Aufsätze, 160.



80 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

pragmático de sentido, que sólo un giro atencional del enfoque fenomeno-
lógico puede alumbrar: die Leere, el vacío, nada no corruptora, transferente 
del carácter de cosa48.

El «ser-en-sí» palidece, la inespacial e intemporal dimensión óntica en 
su arquetípico vigor no dianoético se transfigura en ens rationis (sólo un 
fantasma trans-intelectivo de razón podría sustraerse al espacio-tiempo de 
despliegue fenoménico del ser en su inteligibilidad), para acabar cediendo 
al «estar-en-sí», definido como tal por una negación constitutiva, relegado 
a la coseidad, excluido del espacio de remisión ontológica y significación: 
la más íntima condición de ser del útil en el contexto circunmundano del 
Dasein descansa sobre una negatividad. La nada, expresión de vacío onto-
lógico, anida en el seno del ser, el carácter de cosa no interpela a una exis-
tencia fuera de la cosa misma, conduce a una genética negatividad en la que 
desemboca la cadena de remisiones que parten del útil. La nada desborda la 
inviable regresión desde el lienzo relacional que da cobertura ontológica al 
Zuhandensein de la cosa usual-Zeugding a algo que no sea su estar-en-sí-
misma por abolición de remisiones al Dasein. El Vorhanden-sein (estar-ahí) 
cede al Insichstehen (estar-en-sí-misma). 

Más allá del ser-útil o ser-a-la-mano del ente ordenado al Dasein (sem-
blanza fenomenológica positiva del en-sí), resta la permanencia clausurada 
en el vacío ontológico que reporta el carácter de cosa como algo indepen-
diente de aquel, no-salirse-de-sí por desenlace mundano (faz fenomenoló-
gica negativa). La nada transluce ausencia de referencia al Worumwillen 
del Dasein como Ex-sistenz, a su ser comprensor, pero también, en registro 
positivo, imputa a la ensidad como donación (Geschenk) a sí del ente en su 
Dinghafte: el ente «toma y retiene» la vacuidad ontológica en su carácter 
de cosa49. El vacío se insinúa en la remisión ontológica que funda la utili-

48	 Heidegger, Vörtrage und Aufsätze, 161.
49	 En el ámbito académico, el pasaje de la jarra con el que Heidegger ilustrara en Das 

Ding la posición «en-sí» de la cosa en aras de la concepción del mundo como cuadratura 
(Geviert) es tan célebre como pueda serlo en círculos literarios el episodio de las magdale-
nas y el té de la primera entrega de En busca del tiempo perdido (Por el camino de Swann) 
en el que una percepción sensorial suscita la evocación de un acontecimiento delicioso que 
vuelve inofensivos a los desastres e indiferentes a las vicisitudes vitales, o la sátira anti-
orteguiana del conferenciante y su manzana que urdiera Martín Santos en Tiempo de silencio. 
Heidegger, Vörtrage und Aufsätze, 161-164: «El carácter de cosa de la jarra se basa en que 
ella sea un recipiente. Nos percatamos del apresar (fassen) del recipiente cuando llenamos la 
jarra [...] El vacío es lo que apresa del recipiente. El vacío, esta nada en la jarra, es aquello que 
es la jarra en tanto recipiente que apresa [...] Vaciar la jarra es donar. En el donar del líquido 



81Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

dad del ente como Zuhandensein, pero en tanto que ruptura de lazos con 
el Dasein, la anulación de referencia a él por aféresis mundana debe ser 
asumida constitutivo del estar-en-sí-mismo que la cosifica (ya no un estar-
ahí, expuesto al Dasein en su circunspección, sino un estar-en-sí-misma), 
con el metafórico desalojo del espacio remisivo se pierde el «ahí» de la 
estancia sin otro auxilio al «estar» que su mismo ser reificado (estar-en-su-
mismo-ser): el ser-en-sí del ente, su carácter de cosa, es auto-dotación. La 
cosa se redefine (a)fenomenológicamente en su vaciedad constitutiva, ya no 
simplemente algo (in)surgente por exahución mundana, sino aquello que 
se dona a sí mismo sin relación a la proyectiva comprensión (entwerfendes 
Verstehen) del Dasein, una renovada lectura de la epojé fenomenológica: la 
vía de progreso de la cosa al mundo no entraña ahora una omisión de éste, 
sino su ampliación - cuadratura. Concebida la donación a sí del ente como 
verdadero en-sí, la cuadratura se erige en concepto detonante de la semán-
tica de las cosas. 

La estructura ontológica se torna estructura semántica a través de la fi-
gura de la Geviert, no radicada ya en el espectro remisional (en último tér-
mino, en el Worumwillen del Dasein involucrado en ella), sino en la gratui-
dad constitutiva (los ejes de la Geviert encuadrarían un sistema relacional 
asistente de la cosa en su ser-en-sí-misma por auto-prestación de en-sí). La 
significatividad de la cosa pasa a ser la gratuidad de su en-sí expresado en la 
nada. El rasgo conformante de la temporalidad del Dasein en Sein und Zeit 
se transpone en Das Ding a los entes50. La detracción del apoyo «mundo» al 
«ser-en» de la cosa que la disponga como ser-ahí la deja suspendida en un 
vacuum (retirada de auspicio ontológico en el que ser útil o visible para un 
Dasein) que únicamente le permite sostenerse (no ontológicamente) en-sí 
(ser en trance de nihil ontologicum, sin poder-salir-de-sí-misma: Insichheit).

Recapitulación: una primera fase de desmundaneización desmarca al 
útil de las modalidades de la ocupación (llamatividad, ...), no-anunciarse 
sugiere un primario estadio de coseidad que plasma la transición del ser-
a-la-mano al neutro ser (estar)-ahí (≠ ser-ahí que depara la Ex-sistenz, 
optando por matizarlo como «estar»). Persiste aún el «ahí», nexo residual 
entre Vorhandensein y Dasein, en demanda de un grado más acusado de 
desmundaneización. La criba de la totalidad de remisiones que traban por 

se esencia el apresar del recipiente. El apresar necesita del vacío como de lo que apresa. La 
esencia del vacío que apresa está en el donar».

50	 Andrew J. Mitchell, The Fourhold: Reading the late Heidegger (Evanston: 
Northwestern University Press, 2015), 14-18.



82 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

histogénesis la circunmundaneidad del ser en su proyección comprensiva 
como Existenz hace fracasar al «Welt» del «in-der-Welt» implícito en la 
Vorhandenheit. Al desprenderse de esa última referencia al Dasein, tras la 
despragmatización que quebranta el hábito de útil declarando pasiva posi-
ción de cosa, lo ente queda atrapado en el vacío ontológico de su implosiva 
ensidad, sustraído al delimitado espacio de vida fáctica de un Dasein (no-
ser-ahí denuncia la exclusión del campo de experiencia visiva, no-ser-a-
la-vista: Unvorhandenheit), mas ese desahucio ontológico por rescisión de 
utilidad y visibilidad no diluye por entero al ser, antes bien, lo arroja a la 
nada fenomenológica que sanciona una negación constitutiva para él: dis-
criminado del ámbito pragmático en que despliega su utilidad y visibilidad, 
se repliega en su mismidad, un no salirse de sí mismo al encuentro de (salir-
de-sí implica mundaneización, ser-en-el-mundo: estar-ahí, disponible para 
un Dasein, cuando menos, en posición de Vorhanden-sein concomitante a 
las modalidades de ocupación), indehiscente ser-en-sí-misma (Insichstehen) 
que la cosa se grava a sí. La negatividad constitutiva es auto-dotación de en-
sí del ente que lo retrae con hermética aura de cosa imperceptible (el ente se 
dona gratuitamente a sí su ensidad adquiriendo carácter de cosa, saldo de 
abstrusa Dinglichkeit con subrepción de Unvorhandenheit)51.

Zuhandenheit y Vorhandenheit no son ocasiones disociadas del ser in-
tramundano, diseccionado en capas constitutivas (menos aún, estratos for-
males de ser, líneas espectrales de resolución no metafísica de la realidad), 
sino diversos grados de mundiformidad o dispares texturas ontológicas del 

51	 Zuhanden-sein, ser-a-la-mano en total remisión al pre-ontológico Dasein → no-
anunciarse en una modalidad de ocupación (primer estadio de despragmatización del ser o 
de cosificación en curso al ser (estar)-en-sí que otorga depurado carácter de cosa), brotando 
el Vorhanden-sein, despojado ser (estar)-ahí. Una radical desmundaneización ulterior del 
ente que rehúsa la connotación visiva vestigial del ahí para el Dasein lo sumiría en la opaci-
dad fenomenológica de la ensidad. No-salir-de-sí por impugnación de relación al Dasein (no-
anunciarse en modo alguno de repercusión) comporta pleno estar o ser-en-sí-misma («ser-
en» no encuentra apoyo remisivo externo, revirtiendo sobre el mismo Sein): Insichstehen.

Zeit se transpone en Das Ding a los entes50. La detracción del apoyo «mundo» al «ser-
en» de la cosa que la disponga como ser-ahí la deja suspendida en un vacuum (retirada 
de auspicio ontológico en el que ser útil o visible para un Dasein) que únicamente le 
permite sostenerse (no ontológicamente) en-sí (ser en trance de nihil ontologicum, sin 
poder-salir-de-sí-misma: Insichheit). 

 Recapitulación: una primera fase de desmundaneización desmarca al útil de las 
modalidades de la ocupación (llamatividad, ...), no-anunciarse sugiere un primario 
estadio de coseidad que plasma la transición del ser-a-la-mano al neutro ser (estar)-ahí 
(≠ ser-ahí que depara la Ex-sistenz, optando por matizarlo como «estar»). Persiste aún el 
«ahí», nexo residual entre Vorhandensein y Dasein, en demanda de un grado más 
acusado de desmundaneización. La criba de la totalidad de remisiones que traban por 
histogénesis la circunmundaneidad del ser en su proyección comprensiva como Existenz 
hace fracasar al «Welt» del «in-der-Welt» implícito en la Vorhandenheit. Al 
desprenderse de esa última referencia al Dasein, tras la despragmatización que 
quebranta el hábito de útil declarando pasiva posición de cosa, lo ente queda atrapado 
en el vacío ontológico de su implosiva ensidad, sustraído al delimitado espacio de vida 
fáctica de un Dasein (no-ser-ahí denuncia la exclusión del campo de experiencia visiva, 
no-ser-a-la-vista: Unvorhandenheit), mas ese desahucio ontológico por rescisión de 
utilidad y visibilidad no diluye por entero al ser, antes bien, lo arroja a la nada 
fenomenológica que sanciona una negación constitutiva para él: discriminado del 
ámbito pragmático en que despliega su utilidad y visibilidad, se repliega en su 
mismidad, un no salirse de sí mismo al encuentro de (salir-de-sí implica 
mundaneización, ser-en-el-mundo: estar-ahí, disponible para un Dasein, cuando menos, 
en posición de Vorhanden-sein concomitante a las modalidades de ocupación), 
indehiscente ser-en-sí-misma (Insichstehen) que la cosa se grava a sí. La negatividad 
constitutiva es auto-dotación de en-sí del ente que lo retrae con hermética aura de cosa 
imperceptible (el ente se dona gratuitamente a sí su ensidad adquiriendo carácter de 
cosa, saldo de abstrusa Dinglichkeit con subrepción de Unvorhandenheit)51. 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐á𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐	𝑑𝑑𝑑𝑑	𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑎𝑎 − 𝑙𝑙𝑙𝑙 − 𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚) 		
1ª	!"#(/.!&."*+&,*ó.

.45&./.,*&%#"5$%&'(á)*,&(".)"

+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 

	𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐á𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐	𝑑𝑑𝑑𝑑	𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒/𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑎𝑎ℎí) 7ª	!"#(/.!.
.45#&9*%5!"5#í

+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯-	 

𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐á𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐	𝑑𝑑𝑑𝑑	𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠/𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑒𝑒𝑒𝑒	𝑠𝑠í) 

 
50 Andrew J. Mitchell, The Fourhold: Reading the late Heidegger (Evanston: Northwestern University 
Press, 2015), 14-18. 
51 Zuhanden-sein, ser-a-la-mano en total remisión al pre-ontológico Dasein → no-anunciarse en una 
modalidad de ocupación (primer estadio de despragmatización del ser o de cosificación en curso al ser 
(estar)-en-sí que otorga depurado carácter de cosa), brotando el Vorhanden-sein, despojado ser (estar)-
ahí. Una radical desmundaneización ulterior del ente que rehúsa la connotación visiva vestigial del ahí 
para el Dasein lo sumiría en la opacidad fenomenológica de la ensidad. No-salir-de-sí por impugnación 
de relación al Dasein (no-anunciarse en modo alguno de repercusión) comporta pleno estar o ser-en-sí-
misma («ser-en» no encuentra apoyo remisivo externo, revirtiendo sobre el mismo Sein): Insichstehen. 



83Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

ser-en-el-mundo frente al ser-ahí existencial, solícitas de una actitud distinta 
de éste para su rescate. La ensidad, en contraste, es sintomática de margina-
lidad-exterioridad mundana.

La naturaleza es indiferente a nuestra mirada, no es moral ni amoral en su 
interno dinamismo, displicente ante claves geométricas de ocupación, la en-
sidad sería el valor límite de esa indiferencia. El límite del heterogéneo haz 
de determinaciones ontológicas (n→ ∞) dejaría a la cosa sensible «fuera del 
mundo», clausurada en sí. Salir-de-sí significa exponerse al Dasein como 
ser-en-el-mundo, someterse a la preeminencia óntica de la pregunta por el 
ser: la estructura óntica del Dasein encierra en sí la determinación de una 
comprensión pre-ontológica del ser, pero también la apertura intencional 
al ser no anticipativo de Zuhandenheit. Ser-en-sí se opondría a ser-en-el-
mundo como posición onto-fenomenológicamente nulificada (no-ser-en-el-
mundo = nihil ontologicum) que escapa a la interpelación del Dasein. La 
negación del «en-sí» propio por el Dasein como ser-por-sí ahuyenta de la 
conciencia a la nada que Sartre convertirá en operador dialéctico «irreali-
zante» de asilo a la alteridad por precedencia de la existencia a la esencia 
en la «inútil pasión» que sea el hombre, no tanto en categoría reificada por 
coincidencia de esencia y existencia en objetos no conscientes.

Conclusión

Ser y Tiempo es eminentemente una propuesta de ontología del uso (on-
tología Bauhaus) que apologiza la praxis manual como expresión existen-
cial del Dasein en la que la forma sigue a la función y el carácter utilitario 
del ente que le sale al encuentro es «adquisición esencial»: los entes serían 
piezas usuales en la arquitectura del mundo que obedecen a un propósito 
global, y la obra total (Gesamtwerk)52, en la que confluyen funcionalmente 
profusión de seres-a-la-mano como nudos de una red sistémica de remi-
siones, es el fin último de una praxivisión (no una confidente cosmovisión 
teórica en la línea de la onto-teología), reflejando los materiales en ella la 
verdadera naturaleza objetiva (la obra no se explica en sí misma, sino en su 
construcción, de ahí que la utilidad inhiba a la disforme ensidad, envolvién-

52	 La obra (de arte) integral que propugna la Bauhaus (Gesamtkunstwerk, presumible 
préstamo wagneriano que la Secesión vienesa convirtiera en objetivo estético) es el fin de 
una ontología pragmática volcada en una figura ónticamente señalada en su anticipación a los 
demás entes por primacía como Existenz.

Zeit se transpone en Das Ding a los entes50. La detracción del apoyo «mundo» al «ser-
en» de la cosa que la disponga como ser-ahí la deja suspendida en un vacuum (retirada 
de auspicio ontológico en el que ser útil o visible para un Dasein) que únicamente le 
permite sostenerse (no ontológicamente) en-sí (ser en trance de nihil ontologicum, sin 
poder-salir-de-sí-misma: Insichheit). 

 Recapitulación: una primera fase de desmundaneización desmarca al útil de las 
modalidades de la ocupación (llamatividad, ...), no-anunciarse sugiere un primario 
estadio de coseidad que plasma la transición del ser-a-la-mano al neutro ser (estar)-ahí 
(≠ ser-ahí que depara la Ex-sistenz, optando por matizarlo como «estar»). Persiste aún el 
«ahí», nexo residual entre Vorhandensein y Dasein, en demanda de un grado más 
acusado de desmundaneización. La criba de la totalidad de remisiones que traban por 
histogénesis la circunmundaneidad del ser en su proyección comprensiva como Existenz 
hace fracasar al «Welt» del «in-der-Welt» implícito en la Vorhandenheit. Al 
desprenderse de esa última referencia al Dasein, tras la despragmatización que 
quebranta el hábito de útil declarando pasiva posición de cosa, lo ente queda atrapado 
en el vacío ontológico de su implosiva ensidad, sustraído al delimitado espacio de vida 
fáctica de un Dasein (no-ser-ahí denuncia la exclusión del campo de experiencia visiva, 
no-ser-a-la-vista: Unvorhandenheit), mas ese desahucio ontológico por rescisión de 
utilidad y visibilidad no diluye por entero al ser, antes bien, lo arroja a la nada 
fenomenológica que sanciona una negación constitutiva para él: discriminado del 
ámbito pragmático en que despliega su utilidad y visibilidad, se repliega en su 
mismidad, un no salirse de sí mismo al encuentro de (salir-de-sí implica 
mundaneización, ser-en-el-mundo: estar-ahí, disponible para un Dasein, cuando menos, 
en posición de Vorhanden-sein concomitante a las modalidades de ocupación), 
indehiscente ser-en-sí-misma (Insichstehen) que la cosa se grava a sí. La negatividad 
constitutiva es auto-dotación de en-sí del ente que lo retrae con hermética aura de cosa 
imperceptible (el ente se dona gratuitamente a sí su ensidad adquiriendo carácter de 
cosa, saldo de abstrusa Dinglichkeit con subrepción de Unvorhandenheit)51. 

𝑍𝑍𝑍𝑍ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐á𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐	𝑑𝑑𝑑𝑑	𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑎𝑎 − 𝑙𝑙𝑙𝑙 − 𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚𝑚) 		
1ª	!"#(/.!&."*+&,*ó.

.45&./.,*&%#"5$%&'(á)*,&(".)"

+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯- 

	𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈𝑈ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉𝑉ℎ𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎𝑎ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐á𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐	𝑑𝑑𝑑𝑑	𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒/𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠 − 𝑎𝑎ℎí) 7ª	!"#(/.!.
.45#&9*%5!"5#í

+⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯-	 

𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼𝐼ℎ𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠ℎ𝑒𝑒𝑒𝑒	(𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐á𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐𝑐	𝑑𝑑𝑑𝑑	𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠𝑠/𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒𝑒 − 𝑒𝑒𝑒𝑒	𝑠𝑠í) 

 
50 Andrew J. Mitchell, The Fourhold: Reading the late Heidegger (Evanston: Northwestern University 
Press, 2015), 14-18. 
51 Zuhanden-sein, ser-a-la-mano en total remisión al pre-ontológico Dasein → no-anunciarse en una 
modalidad de ocupación (primer estadio de despragmatización del ser o de cosificación en curso al ser 
(estar)-en-sí que otorga depurado carácter de cosa), brotando el Vorhanden-sein, despojado ser (estar)-
ahí. Una radical desmundaneización ulterior del ente que rehúsa la connotación visiva vestigial del ahí 
para el Dasein lo sumiría en la opacidad fenomenológica de la ensidad. No-salir-de-sí por impugnación 
de relación al Dasein (no-anunciarse en modo alguno de repercusión) comporta pleno estar o ser-en-sí-
misma («ser-en» no encuentra apoyo remisivo externo, revirtiendo sobre el mismo Sein): Insichstehen. 



84 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

dola, ningún elemento escondido por rudimentario que fuere). Aun la más 
inspirada experiencia del mundo se apoya en la técnica, y ésta exige una 
economía de recursos redundantes en la eficacia productiva. 

El arquitecto, edificador del mundo (Weltbildend), contrapunto a la «po-
breza de mundo» (Weltarmut) que aqueja al animal (limitada penetrabilidad 
frustrante del acceso), es el agente - custodio del ser, puente entre éste y 
lo-ente, la resolución (Entschlossenheit), modo propio de ser-sí-mismo, no 
cercena su vínculo con el mundo, aislándolo como un yo que flotase en el 
vacío, antes bien, la apertura denota su mundaneidad: la resolución lleva al 
sí-mismo a cuidarse de lo-a-la-mano, impeliéndole a un co-estar solícito 
con los otros. La analítica existencial, como el esquema procedimental de 
la Bauhaus, esclarece la mundiformidad del útil en su uso, sin interrogación 
sobre la génesis o la esencia del objeto técnico, concurrente en una dinámica 
de referencias o intencionalidades pragmáticas que apuntan a finalistas ejer-
cicios de equilibrada geometría, elegantes, no siempre libres de ornamentos 
ni reticentes a la concavidad, aunque cuadratura y cubo sean principales 
patrones de orden por replicación, cualidad orgánica en construcciones mo-
dulares. Convulsos elementos de unidad frente a la serena y limpia verticali-
dad de la onto-teología gótica, la asfixiante danza de accesorias sobreformas 
del barroco o el acento neoclásico en sofisticadas simetrías que persiguen la 
idealización.

La mundicidad del ser-a-la-mano cristaliza en el aparato de referencias 
(determinaciones ontológico-categoriales del útil en cuanto tal), y el «en-sí» 
de las cosas inmediatas comparece en la ocupación que hace uso de ellas sin 
advertirlas expresamente. El «para-qué» sería constante de remisión arti-
cular de la funcionalidad en sí misma, configurado el mundo como sistema 
reticular en el que diseño (plan de construcción) y situación convergen en un 
espectro de posibilidades de concreción: el plan de construcción de la má-
quina cierra un ordenamiento previo de partes estructurales en marcha con 
decisivo papel del diseño, mientras que en el plan de acción destaca el arte-
facto ya pre-diseñado, por ser el curso autónomo de la estructura ajustada a 
movimientos precisos, no su complejidad, lo que define la esencia funcional 
del útil. El horizonte último de remisión de los utensilios habrá de ser el mis-
mo existir, «aquel que, al realizarse como el poder ser (Seinkönnen) que este 
ha resuelto ser, ya ha abierto la referencialidad del mundo para habitarla»53. 

El mundo, la gran máquina a habitar, estereología maquinal Dom-Ino 
de Le Corbusier (casas Citrohan: soporte independiente con circulación ex-

53	 Heidegger, Sein und Zeit, 170.



85Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

terna a la matriz tridimensional, planta libre y planos verticales aliviados de 
carga estructural) frente a la catedral medieval (tradicionalismo de William 
Morris), sinóptica modulación de contenidos pragmáticos, dinamismo vi-
sual (praxivisión pre-teórica), entidades plásticas autárquicas con juegos 
de contraste y genética adaptada del espacio ocupacional que promete una 
dimensión inesperada: el uso, vehículo de satisfacción de la cotidianeidad 
del Dasein. La dodecafonía, sustitución de la fuerza estructural del tono en 
la escala cromática por la atonalidad, un ordenamiento práctico uniformiza-
dor54 contra la jerarquía tonal de la salmodia onto-teológica. 

La máquina no es un organismo incompleto (idea que Heidegger atri-
buye a von Uexkül55 y desatiende la apertura al mundo mediante la acción 
técnica), el útil participa de la estructura fundamental del Dasein, no es sub-
sidiario a lo orgánico. El organismo es, entonces, punto de partida en la 
indagación del estatuto ontológico de los útiles, (órgano y artefacto com-
parten el «ser-para», incoativo de un quehacer humano únicamente en el 
segundo), sin que estos devengan en metafórico recurso explicativo de lo 
orgánico, relativo el «ser-para» del órgano a un individuo y subordinada su 
funcionalidad a la capacidad del organismo al que pertenezca (no se halla 
en disposición al acto utilitario, presta un servicio prolongado), a diferencia 
del utensilio, no fundido con su agente o agregado incondicionadamente 
a él (la oscura amenaza de la téchne, la transhumanización, incorporación 
sustancial - orgánica del accesorio útil por el animal trípedo: τί ἐστιν ὃ μίαν 
ἔχον φωνὴν τετράπουν καὶ δίπουν καὶ τρίπουν γίνεται).

54	 La concepción sistémica del mundo como retículo de remisiones prácticas que sólo 
admite la escisión individualizante del ser-a-la-vista por descontextualización mundana con-
cierta con el régimen de igualdad de notas comprendidas en una octava por eliminación de 
la tónica en torno a la que se ordenarían el resto de sonidos. El sistema tonal, regulador de 
las relaciones entre notas de una escala, está organizado alrededor de una nota tónica de la 
que reniega el dodecafonismo, evitando el énfasis en ella, la repetición de ningún sonido 
nuclear, hasta el desarrollo de los demás tonos. La libre atonalidad precedente adoptaba un 
«elemento integrador, una minúscula célula interválica» en expansión, transformada como 
fila de tonos «en la que las notas individuales pueden funcionar como elementos pivotantes, 
permitiendo enunciados superpuestos de una célula básica o el enlace de dos o más células 
básicas» (George Perle, Serial Composition and Atonality: An Introduction to the Music of 
Schoenberg, Berg, and Webern (Berkeley: University of California Press, 1977), 9-10].

55	 Jakob von Uexküll, Ideas para una concepción biológica del mundo (Madrid: Espasa 
Calpe, 1934), 131ss. El filósofo báltico que acuñara el término Umwelt, concebido como cír-
culo funcional organizado en eslabones biológicos, cooperantes en cada organismo sistemas 
efector y receptor.



86 Vicente Llamas Roig

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

A veces, las líneas en continua evolución del mundo (el mundo entero 
una Bauhaus), los furiosos trazos de carbonilla, gruesas y tramposas rayas 
que se cruzan en una entrega sin fe, dibujan la guerra. Es el mapa analítico 
de una procelosa quietud, una nueva forma de convivencia y una innova-
da estética ontológica que abarca todos los ámbitos de la escena cotidiana, 
aspirando al espacio total, la linde sin barreras, más allá de los recortados 
espacios domésticos, el estilo marcs de la vivienda social en el lúgubre lapso 
de la República de Weimar. 

El fenomenólogo es un artesano enaltecido que aboga por la disolución 
de la frontera entre arte y oficio, la analítica existencial se torna una especie 
de marxismo científico. Y aunque los iconos de la racionalidad que alimen-
taran la paradójica «utopía posible» de Gropius pugnaron con los mons-
truosos proyectos del arquitecto del diablo, la topografía del horror y sus 
«bodrios grandilocuentes» al servicio del mito de Germania (calificación de 
Franz Ehrlich), Ser y Tiempo (1927), impulsor del espíritu Bauhaus en su 
explosiva etapa post-racionalista de Dessau (1925-1929), inmediatamente 
anterior a la dirección de Mies van der Rohe, no puede evitar incurrir en 
regiones pantanosas con grandes puertas de hierro sostenidas por colum-
nas de piedra rústica que proponen una caligrafía ruinosa del absoluto, por-
que, como sucediera con algunos diseños del propio Ehrlich, las cámaras y 
crematorios concebidos por Fritz Ertl o siniestros logos de Herbert Bayer, 
algunos credos deformados de Ser y Tiempo acabaron cumpliendo atroces 
designios ... La ocupación del mundo por el Dasein, el ‘trabajo liberador’, se 
parece, en los ángulos más azotados por la noche rota y su alud de cristales 
yiddish (umbrales cegados del aleph), a la penumbra de Buchenwald.

Bibliografía

Aristóteles. Ética Nicomáquea. Madrid: Centro de Estudios Políticos y 
Constitucionales, 1999.

Derrida, Jacques. De l’esprit. Heidegger et la question. Paris: Galilée, 1987.

Gadamer, Hans-Georg. «Die phänomenologische Bewegung». 
Philosophische Rundschau 11 / 1 (1963): 1-45.

Heidegger, Martin. Die Grundprobleme der Phänomenologie, 
Gesamtausgabe (GA) 24. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1975.

Heidegger, Martin. «Brief über den Humanismus». En Wegmarken, 313-
364, GA 9. Frankfurt am Main: Klostermann, 1976.



87Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Heidegger, Martin. Logik. Die Frage nach der Wahrheit, GA 21. Frankfurt 
am Main: Klostermann, 1976.

Heidegger, Martin. Sein und Zeit, GA 2, Frankfurt am Main: Klostermann, 
1977.

Heidegger, Martin. Kant und das Problem der Metaphysik, GA 3. 
Frankfurt am Main: Klostermann, 1991.

Heidegger, Martin. Ser y Tiempo. Santiago de Chile: Editorial 
Universitaria, 1997.

Heidegger, Martin. Vörtrage und Aufsätze. Stuttgart: Klett-Cotta, 2004 
[GA 7, Frankfurt am Main: Klostermann, 2000].

Herrmann, Friedrich-Wilhelm von. Subjekt und Dasein. Interpretationen 
zu «Sein und Zeit». Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1974.

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filoso-
fía fenomenológica. México: Fondo de Cultura Económica, 1949.

Llamas, Vicente. «La diáspora anti-metafísica: epígonos del νοούμενον 
y fisionomía del Terror». Carthaginensia 39 / 76 (2023): 557-593.

Mitchell, Andrew. The Fourhold: Reading the late Heidegger. Evanston 
(Illinois): Northwestern University Press, 2015.

Perle, Georg. Serial Composition and Atonality: An Introduction to the 
Music of Schoenberg, Berg, and Webern. Berkeley: University of California 
Press, 1977.

Pöggeler, Otto. «Heideggers Neubestimmung des Phänomenbegriffs». 
Phänomenologische Forschungen 9 (1980): 124-162.

Pöggeler, Otto. «Zeit und Sein bei Heidegger». En Zeit und Zeitlichkeit 
bei Husserl und Heidegger. Phänomenologische Forschungen 14 (1983): 
152-191.

Tugendhat, Ernst. Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. 
Berlin: De Gruyter, 1967.



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301




