CARTHAGINENSIA

Revista de Estudios e Investigacion Volumen XLII
Instituto Teolégico de Murcia O.F.M. Enero-Junio 2026
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012 Nuamero 81

SUMARIO

Bernardo Pérez Andreo

Presentacion: memoria, exiStenciay COMPrOMISO. ...........c..cccceecerererereeneeianeeeanenns 1-3
ARTiCULOS

José Carlos Carvalho f

The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home 5-34

José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopia como (e)utopia de un ecosistema espiritual .................................. 35-52

Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser 'y Tiempo 53-87

Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofia, poesia y religion: Maria Zambrano .....................ccccccccvvencnincniiienencnn. 89-112

Leopoldo Prieto Lopez
Burnet, Kant y la teologia fisica. A propdsito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia
P FCLIGION ...ttt 113-135

José Luis Lucas Sanchez
El papel de la irrealidad en la adquisicion del conocimiento: un estudio desde la
teoria del objeto puro de Antonio Millan-Puelles ....................c.ccccoocuvceninenaiaianannnn 137-160

M?*. Concepcion Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
TS QICTUANTES ..o 161-182

Santiago Garcia-Jalon de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura 183-201

Angel Damiin Roman Ortiz, José Maria Alvarez Martinez-Iglesias, Jests
Molina Saorin y Yonatan Diaz Santa Maria

Didactica de los valores. La filosofia de san Agustin de Hipona y de Max Scheler
como substrato tedrico para una adecuada orientacion pedagégica en la enseiianza

Ae [0S VALOTES ... 203-225
Jorge Molina Cerda

Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la
Antigiiedad Tardia: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia)........................... 227-259

José Antonio Calvo Gomez
La arquitectura intelectual de la monarquia catolica. Felipe Il (1556-1598) y la

Archicofradia de la Resurreccion en ROMQ..................c.ccocuiciieienincnieiaieiaeeei, 261-282
José Maria Salvador-Gonzilez

Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Marys Immaculate Conception....... 283-298
BIBLIOGRAFTA ..........coo.ooooiiioiiiieooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 299-316

LIBROS RECIBIDOS ........ccccocooiiiiiiiiiiiiiiiiiiicc s 317-318




CARTHAGINENSIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012 Instituto Teoldgico de Murcia O.F.M.
http://www.revistacarthaginensia.com Pza. Beato Andrés Hibernon, 3
carthaginensia@itmfranciscano.org E-30001 MURCIA

CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como organo de expresion cultural y cientifica
del Instituto Teologico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teologia de la
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teologia, Filosofia, Historia eclesistica
y franciscana de Espafia y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropologia, etc.

Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teologico de Murcia, Espafia) carthaginensia@itmfiranciscano.
org

Secretario / Secretary
Miguel Angel Escribano Arrdez (Instituto Teoldgico de Murcia, Espafia) carthaginensia@
itmfranciscano.org

Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortin Garcia (correccion de estilo), Carmen Lopez Espejo (revision filologica),
Domingo Martinez Quiles (gestion de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envios postales).

Consejo Editorial / Editorial Board

Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, Espafia), Mary Beth Ingham (Franciscan
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Catélica de Chile, Chile),
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de
Teologia SEUT Madrid, Espafia), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martinez
Fresneda (Instituto Teologico de Murcia, Espafia), Martin Gelabert Ballester (Facultad de Teologia
San Vicente Ferrer, Valencia, Espafa), Gertraud Ladner (Institut fiir Systematische Theologie.
Universitdt Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts.
USA), Carmen Marquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, Espafia), Mary
Melone (Pontificia Universita Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Universita
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultit Humanwissenschaften und Theologie,
Technische Universitdt Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa,
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, Espaiia), Jesus A. Valero Matas (Universidad
de Valladolid, Espafia), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogota,
Colombia), Antonina Maria Wozna (Universidad de Graz, Austria).

Comité Cientifico / Scientific Committee

Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla
Morales (Universidad Javeriana, bogotd, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Catolica de Chile,
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José Garcia Lozano (Universidad Loyola,
Granada, Espafa); Hans Josef Klauck (Facultad de Teologia. Universidad de Chicago. USA);
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facolta teologica
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon,
France).

Secretaria y Administracion

M. A. Escribano Arraez. Pl. Beato Andrés Hibernon, 3. E-30001 MURCIA.

La suscripcion de la revista impresa para 2026 es de 40 € para Espafia y Portugal, y 60$ para el
extranjero, incluidos portes. El nimero suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Articulos sueltos en
PDF3€08$5.

Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.

Antiguos directores

Fr. Francisco Victor Sanchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martinez Fresneda, 1990-
2016.

D.L.: MU-17/1986

Impresion: Compobell, S.L.



Carth XL1I/81 Enero-Junio (2026) 53-87

DiE KEHRE: ONTOLOGIA BAUHAUS O RE-CREACION UTILITARISTA
DEL MUNDO EN SER Y TIEMPO

Die KEHRE: BAUHAUS ONTOLOGY OR UTILITARIAN RECREATION OF
THE WORLD IN BEING AND TIME

VICENTE LrAMAS RolG

Instituto Teologico de Murcia OFM
vllamasroig@gmail.com

Orcid: 0000-0003-4830-3003

Recibido 20 de marzo de 2025 / Aceptado 18 de octubre de 2025

Resumen: «La forma sigue a la funcion», «el objetivo final de toda actividad (artistica) es la
construcciony, principios del Griindungsmanifest de la Bauhaus en Weimar (1919) sincréticas a tesis
basales de Ser y Tiempo (1927): el «ser-a-la-mano», disposicion utilitaria del ente intramundano que
afronta el Dasein en la Cura como proyeccion ocupativa (Besorge) es dimension ontologica pre-
formal antepuesta a la condicion de «ser-visible» y la obra en su magnitud integral abarca el plexo
de remisiones practicas en que dicho ente comparece originariamente como util. El ser aflora en su
uso y el uso traduce una forma peculiar de mirada pre-tedrica decisiva en la praxivision del Dasein:
minimalismo en trazados geométricos contra trazos curvilineos, la Naturaleza contraida a potenciales
materiales de uso reveladores de la verdadera esencia de los objetos en un desarrollo constante. El
escenario creacional de la onto-teologia deviene dominio funcional en una ontologia utilitarista en la
que el «ser-en-si» se sostiene en el vacio mundano por radical despragmatizacion que oculta la deriva
hacia un destino originado del ser.

Palabras clave: Ser-ahi; Ser-en-si; Util; Cura; Existencia.

Abstract: «Form follows function» or «The ultimate goal of all (artistic) activity is construc-
tiony are principles of design declared by the Staatliches Bauhaus in its founding manifesto of 1919,
syncretic theses to basal proposals in Being and Time (1927): «Being-ready-to-hand», utilitarian
disposition of the intramundane entity that Dasein faces in the Care as an occupying projection (Be-
sorge) is a pre-formal ontological dimension placed before the condition of «Being-present-at-hand»
and the work in its integral magnitude encompasses the plexus of functional references in which
aforementioned entity originally appears as useful. Being emerges in its use, and use translates a pe-
culiar form of pre-theoretical gaze that is decisive in the praxis of Dasein: minimalism in geometric
layouts versus curvilinear plots, Nature contracted to potential materials of use that reveal the true
essence of objects in constant development. The creational scenario of onto-theology becomes a func-
tional domain in a utilitarian ontology in which «Being-in-itself) is sustained in the mundane void by
a radical depragmatization that conceals the drift toward a destiny originating from Being.

Keywords: Being-there; Being-in-itself; Useful; Care; Existence.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012


mailto:vllamasroig@gmail.com

54 VICENTE LrLamas Roig

1. Introduccion: Sustrato pre-tedrico de experiencia y condiciones
contextuales de emergencia historica. Umwelt frente a Lebenswelt

Res cogitans y res extensa Liban en un conarium, gldandula endocrina del
epitalamo en la que alma y cuerpo se confunden. El régimen horizontal de
modos atributivos sin causas transeuntes ni finales con su binaria geometria,
orden biunivoco de cuerpos ¢ ideas, se torna laberinto en la vacia sinagoga
de Amsterdam, ecos del Hérem hacen irrespirable aun el aire de la geniza.

En el sotano de Auerbach hay un Aleph, sin ventanas ni clinamen posi-
ble, sacudido por la fuerza primigenia que invocara Fausto, cerrado sobre si
mismo, desgarrado de la coalescencia macrocésmica de monadas por violar
su armonia. Pasivos percipi y activos percipientes reptan por las cipulas de
Tl6n, oscilando entre la herejia materialista y el monismo inmanentista, es-
piritus mugrientos que la sed arrastra a la iglesia profanada de Cloyne, atra-
cada por el tiempo, resquebrajada por las labores del invierno, mientras una
voluntad aut6faga que nada, salvo a si misma desea, sosiega su extension y,
por puro temor a ser enterrada viva, impregna con su fétido hedor la morgue
en el Vado Franco, barrera de rocas al pie del rio Meno.

La vieja jerarquia se ha quebrado, formas impuras conspirando en futil
gjercicio de arquitectura disfuncional. Los relojes del otofio engendraron
sus horas torcidas, horas tersas y oscuras, inhospitos reinos de bruma; juntas
suman afios vacios, sin nadie dentro, ni siquiera el habitante constante del
desvan que los monstruos no han dafiado (apenas roen su mascara). El ser
verdadero obedece al concepto radical, a trazos rectilineos que optimizan el
uso del espacio ontologico y a colores planos, no a vibrantes tonalidades.

Un edificio de grandes fachadas acristaladas con marcos de acero se alza
en mitad de la Schwarzwald, santuario de falsos oraculos y secas palabras de
contricion que golpean a lo que guarda silencio al derrumbarse: rectangulos
interiores, superficies de texturas cuidadosamente escogidas para maximizar
la interaccion con la luz natural, muy lejos la metafisica luz de la catedral
ortodoxa y su abside derramado en secundarias capillas radiales (tumores
en la corola: una turbia metastasis por la que la catedral quiere salirse de su
cabecera, de su cuerpo entero), ahora cubicos cuartos auxiliares adosados
al vano exterior del predio, testigo mudo de una era de transformacion que
solo revitaliza el presente. El gran mausoleo de un Occidente extemporaneo
en cuyo lobrego subsuelo brama el Golem, como lo hicieran el Leviatan o
la empusa que segregaba Ogocéfeia para atraer fatalmente a sus victimas a
los muros reformados de la modernidad, y atin antes, el adverso demiurgo

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 55

gnostico vagando por las amplias naves laterales de la colosal cruz latina.
Cada reino, sus monstruos.

La Factoria Fagus ensefia que la mpa&ig es disposicion orientativa fun-
damental del ser humano en el mundo, modo de estar existencial y coti-
dianamente vinculado al entorno. Cada disposicion vital (Bewpia, Tpaig,
moinoig) enlaza con un modo particular de desvelamiento del ser (dAn0gia) y
el Aoyog seria facultad constitutiva vehicular del tipo de desvelamiento aso-
ciado a cada disposicion: la theoria se asienta sobre el Adyog EmGTNUOVIKOV
que explora lo que los entes sean (centrado en el guod), en tanto las dispo-
siciones practica y técnico-productiva lo harian sobre el Adyog AoyioTikdv,
el lenguaje de la deliberacion que inquiere lo pertinente o no en el obrar!
(enfocado al quam, «capacidad de»). En la medida en que cada disposicion
determine la manera en que las cosas se muestran, ellas mismas delinearan
los cauces de la Bersorge segin una relacion bidireccional: la modalidad
de trato ocupativo define el modo en que las cosas se tornan inteligibles
para el Dasein, a la vez que el sentido del ser bajo el que se despliega el
horizonte de inteligibilidad de los entes encausa a la modalidad de trato. El
ambito ontologico de los objetos (woroipevov, tpdyua, Epyov, KIVI|GE®G)
y los designios nominales del trato («el objeto del trato considerado desde
el modo en que es nombrado») fijan el marco de extraccion de estructuras
ontologicas objetuales?.

! Martin Heidegger, Platon: Sophistes (WS 1924/15), Gesamtausgabe [GA] 19
(Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1992), 28

2 Martin Heidegger, Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung
in die phdnomenologische Forschung (WS 1921/22), GA 61 (Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1985), 27. Adyog seria wvr petd eavtoociog, su funcion como amdeavelg
consistiria en «permitir ver algo mostrandolo», con la potencial forma estructural de una
obvBeoig, tomado el «ovv» en su valor apofantico («permitir ver algo en su estar-junto-
cony), desechado el concepto de verdad como concordancia (adaequatio rei et intellectus):
«El ‘ser verdad’ del Ad6yog como dAn0evev quiere decir: en el Aéyswv como dndgaivecOor,
sacar de su ocultamiento al ente de qgue se habla y permitir verlo, descubrirlo como no ocul-
to (0£q). Igualmente quiere decir el ‘ser falso’, yeb0ecBa, lo mismo que engaiiar en sen-
tido de encubrir: poner algo ante algo (en el modo del permitir ver) y hacerlo pasar por algo
que ello no es [...] En cuanto que cada aiocUnoig apunta a sus idwa, a los entes genuinamente
accesibles justo solo mediante ella y para ella [...] es la percepcion siempre verdaderay.
Logos no es «lugar primario de la verdad», sino fundamento (multiple) de toda mencion,
dado el uso plural del vocablo. También Adyog qua Aeydpevov, lo mostrado en cuanto tal
(«lo vmoyeipevov, lo que como ‘ante los ojos’ sirve siempre ya de fiundamento a todo posible
‘decir de’»), ratio o razén de ser, «relato y proporcion: aquello de que se dice algo en cuanto

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



56 VICENTE LrLamas Roig

La directriz colectiva del in-der-Welt-sein (Mitwelt) convierte al Dasein
en ente que no solo pervive, con-vive en la pertenencia del ldgos y la pra-
Xis como vector y expresion originarios, tres determinaciones solidarias:
«AeimeTon oM mpokTiKy TIg ToD Adyov EYovTog ... €1 §’éoTiv Epyov AvOpdTOL
yoyiig Evépyeto katd Adyov»® ({dov Adyov &xov). La praxis se desenvuelve
en un mundo cotidiano co-habitado (Mitwelt) que suministra utiles (Umwelt)
y en el que cada hombre experimenta intimas vivencias (Selbswelt)*. El
mundo como escenario de praxis e inteligibilidad permite al Dasein regir
su mirada por normas y sentidos preestablecidos que esbozan el 10oc y
dictan la forma en que se comprende a si mismo, inherente a él un esta-
do interpretativo respecto a su ser, y el Ausgelegtheit inicial es propio de
la existencia cotidiana. La actuacion consecuente a las situaciones concre-
tas que plantea la cotidianeidad a la Existenz requiere para un adecuado
cumplimiento la @pdvnoig, modo de desvelamiento (potencialidad ligada
a la praxis como pauta conductual) que Heidegger entendera por Sorge en
tanto implique toma de decisiones en la deliberacion ética® (co-originarios
-Gleich-urspriinglichkeit- sus tres momentos estructurales: existenciarie-
dad, facticidad y caida).

A diferencia del voic (Biog) Oempntikdc (modo correspondiente de com-
portamiento: theoria), la inteligencia practica (vodg mpaktikog) halla su fin
en la misma accion demandante de ejecucion, cuyo limite seria 10 &oydrtov,
entes y situaciones especificas que conforman el dominio referencial de la
phronesis concebida como Sorge, circunspeccion que supone siempre un
«estar referido a» situaciones particulares. Cabe una concepcion comple-
mentaria de la phronesis como alétheia, ya no solucion de conformidad,
sino de solicitud propia de la disposicion practica para la que las cosas se
hacen comprensibles como ttiles (schicklich): «en la phronesis, 1o prdakton
tiene el mismo caracter de ser que el alethetiein (dAn0gdew)»®. El Dasein
que conduzca sus acciones segun la phronesis tendera a tratar las cosas cual
utiles convenientes (o no) al beneficio perseguido, prescripcion que sub-

se ha vuelto visible en su relacion a» [Martin Heidegger, Ser y Tiempo (México: FCE, 1974),
43-45].

3 Aristoteles, Etica Nicomaquea I, 7, 1098a 3-8 (Madrid: Centro de Estudios Politicos
y Constitucionales, 1999).

4 Martin Heidegger, Sein und Zeit, GA 2 (Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1977), 66-67; Grundbegriffe der antiken Philosophie (SS 1926), GA 22 (Frankfurt am Main:
Klostermann, 1993), 312.

5 Heidegger, Platon: Sophistes, 48-49.

¢ Heidegger, Platon: Sophistes, 49.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 57

vierte la pre-comprension del ser de las cosas como cvp@épov (ventajosa
comparecencia del ser-a-la-mano), distintiva del peculiar signo epifanico
de mpa&ig y téxvn respecto a Bewpia, perspectiva de comprension del ente
como algo a-la-vista.

La circunspeccion congruente con la phronesis descubre la vida como
quehacer, ocupacién o asunto ontoldgico para el Dasein, que asiente en la
aiocOnoig, no solo en el voeiv (el aséptico voelv no puede nunca encubrir o
falsear, podria quedarse en un inocuo dyvoeiv, negligente percepcion para el
acercamiento adecuado a irradiaciones del ser), por la condicion primordial
de Zuhandensein del ente, una suerte de «sensibilidad hermenéutica»: la
aisthesis subducente en la phronesis es la base del «mirar circunspectivo»
(umsichtiges Hinsehen). Desde el prisma tedrico, las cosas se comprenden
como entes que estan a-la-vista, ob-yacencias susceptibles de estudio (10
EMOTNKOV), pero en la experiencia pre-teorética subvienen a necesidades
practicas en disposicion utilitaria para una deliberada productividad (t0
Aoylotikdv)’, si bien la utilidad con que las cosas se presentan en la phrone-
sis no es la misma que en la téchne: el proposito de la primera no es la sim-
ple productividad, sino la realizacion del Dasein en su existencia cotidiana,
comunitaria y abierta a innumerables posibilidades vitales. Para la téchne,
la utilidad posee valor instrumental, para la phronesis - Sorge, un sentido
ético-funcional supeditado a la relacidon Dasein - ente intramundano a través
del cual el hombre impone su condicion de Sein-in-der-Welt (solucion tri-
nomica: Welt - Selbst - In sein). La phronesis descubre al hombre como ser
en relacion con las cosas, en su apertura a la actividad y a la decision de qué
hacer en cada caso, conjugadas asi dimensiones pasiva y activa del ser-en-
el-mundo: activo en su auto-desvelamiento como principio de sus propias
acciones (Gpy1 de sus proyectos vitales), pasivo en su auto-descubrimiento
como receptor de acciones, sujeto a mudables coyunturas.

Ademas de desvelar relacionalmente su ser y el de las cosas en el mas
originario sentido (practico-funcional), la phronesis transparenta (durchsi-
chtig) el «lugar» en que ese sentido se constituye, el mundo como escena de
desarrollo co-originario de la vida factica:

Asi pues, lo que se manifiesta a través de la phronesis es un desdoblamiento
de la perspectiva en la que se encuadran el hombre y el ser de la vida, des-
doblamiento decisivo para el destino historico-espiritual de la explicacion

7

Heidegger, Platon: Sophistes, 28.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



58 VICENTE LrLamas Roig

categorial del sentido ontoldgico de la facticidad. En la circunspeccion, la
vida esta presente en una modalidad concreta del con-qué [0 asunto que
reclama la atencion] del trato®

Escrita esta en tonos primarios en el castillete del Pozo 12, mina de car-
bon de Zollverein, la sentencia de destierro de la ensidad, dirimida la caden-
cia ontolégica del Umwelt que marcan praxivision y ocupacion teorica. La
ensidad lleva aparejada la disolucion de toda referencia al Dasein, y por ser
la mundaneidad existenciario estructural del mismo, esa extincion supondra
la deposicion de mundicidad en la cosa, suspension de ser-en-el-mundo.

La ensidad descuelga a la cosa de las coordenadas fenoménicas del tra-
to ocupativo del Dasein, decisivas en la aposicion ontica de aquélla como
ser intramundano, una clausula adversativa de obliteracion por no-ser (nada
sensu fenomenologico) ahi, no-ser-a-la-mano o no-ser-a-la-vista, inatil e
inaparente; desarraigada, expulsada del Umwelt, la cosa no hallara dénde
salir-de-si, abandonada a su mismidad. No Unicamente el ser-a-la-vista,
como sospechara Deleuze, también el ser-a-la-mano es indiferente a su
propio ser, subrepticia en la mundiformidad esa indiferencia, cuyo limite
negativo de convergencia seria la ensidad, rebasado el confin ontologico de
la Weltlichkeit.

2. Ontologia Bauhaus: Die phinomenale Struktur des An-sich-seins

El modo primario de ser-en-el-mundo es la ocupacion pragmatica, no el
saber teorico (o la vivencia como solucion de auto-proyeccion tético-cons-
titutiva), ordenada al uso de entes intramundanos, aun cuando esta variedad
de desempefio con entidades presentes en el Umwelt sea también una forma
de conocimiento (practico), y asi la cosmovision del Dasein no se basara
en una conceptualizacion pura de propiedades entitativas que respondiese a
actitud teorética, sino en una profesion de ser en entera disposicion de pro-
curarse Utiles para la vida cotidiana, una praxivision.

El extatico Dasein no advierte originalmente en el mundo entes percep-
tibles (a-la-vista), proto-noémata que subsidien el contenido objetivo de la
noesis, sino prdgmata, entes a-la-mano en conexion practica: dispositivos
técnicos, herramientas, ... La actitud refleja que aspira a la reduccion eidética
de transcendencias mundanas cede el relevo a la Besorge como habito prag-

8 Heidegger, Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles, 37-38.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 59

matico orientado al uso, la intencionalidad sémica abre paso al in-tendere
(vivir fuera-de-si, no en-si) utilitarista. El Dasein ha de habérselas en el
trato ocupativo con prdagmata, Utiles mundicidades para las rutinas habitua-
les de su intendencia existencial. El ente que comparece en la ocupacion es
Zeug en relacion a una finalidad funcional, y esa utilidad transluce un plexo
de referencias practicas que infunden sentido a las cosas, no una trama de
nexos esenciales: la Besorge revela el valor técnico, no tedrico, de los entes
en su plural Zuhandenheit.

El concreto intramundano gua util se significa en un contexto especifico
de uso (no se ofrece aisladamente a la cura, careciendo de valor marginal en
si mismo, sustraido al &mbito de utilidad en que esta comprometido en rela-
cional mundicidad, disefiado para un fin predefinido de la praxis ocupativa),
pertenece a una red de entidades instrumentales con finalidad preestable-
cida por el Dasein. Activo inmediato por su Zuhandensein de una funcion
privativa, cada util se alinea en un singular dominio de actualizacién de
uso potencial (acomodacion en una coleccion de enseres necesarios para la
realizacion de una tarea). La circunspeccion (que comporta praxivision) es
estrictamente comprension pragmatica de Zuhandenheit en la unidad formal
y material que le procura su mundiformidad por inclusion en el entramado
de irrecusables remisiones postoras de un contexto adecuado de uso: cuan-
to menos se contemple la cosa usual -aduce Heidegger-, cuanto mejor uso
efectivo se haga de ella, tanto mas originaria la relacion que la desvele o
haga comparecer como util, recobrara éste su calidad objetiva cuando el
manejo deficiente impida alcanzar el proposito funcional de su confeccion.
La destreza del Dasein operante revierte en la mundiformidad de lo a-la-
mano, ¢l idoneo empleo técnico del tutil refuerza su insercion ontologica
como Zuhandensein por fusion a laboriosos movimientos del continuo de
accion del operario contra la extrafieza que suscita en el sujeto el mal uso: la
obra en su total magnitud engloba el plexus referencial del util que aparece
(énfasis en el caracter de Vorhandensein) y comparece (resaltada competen-
cia de Zuhandensein) ante el Dasein’.

Ejemplaridad, en parametros teoricos, cede a utilidad: el Dasein incor-
pora a si al mundo en su estructura ontologica de Existenz (recordemos,
das-in-der-Welt-sein es existenciario del Dasein), ahora no por eidetis-
che Reduktion del ser aparente (Vorhandenheit), sino por pragmatische
Reduktion que lo resuelve en una particular disponibilidad instrumental,
dictando fines precisos a los entes configurantes. La creacion es ya escena-

9

Martin Heidegger, Ser y Tiempo (Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1997), 97.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



60 VICENTE LrLamas Roig

rio de Besorge para un Dasein finalista. Una pionera ontologia pragmatica
del objeto técnico en la que el mundo se estatuye en dominio instrumental
de un ser caido que lo interpreta y significa mediante el uso de instancias
intramundanas (10 QUEWKGOV y 10 okeVaoTov) acorde a los fines que él mis-
mo estipula (no descartada, con todo, la interconexion simbolica en el tejido
de remisiones pragmaticas). La naturaleza misma comparece como lo utili-
zable en el Zuhandensein, las materias primarias del util la delatan (hierro,
piedra, madera, ...), no tanto ente ante-los-ojos cuanto reserva de materia
prima o fuente energética. La praxivision prescinde de la naturaleza como
pura presencia, atendiendo a su utilidad matricial. La instrumental mundici-
dad de Zuhandenheit se extiende a la naturaleza en conjunto, que pierde asi
su poder cautivador o sugestivo: el paisaje (actitud teorética - contemplati-
va) deviene medio de explotacion (actitud pragmatica: la €éroyr destinada al
g1d0¢ -intencionalidad noo-tética- se abona a la ocupacion y el uso, intencio-
nalidad pragmatica que, si bien originaria en la linea de la praxis, no debiera
serlo en una vertiente ontologica).

Salvados los materiales elaborados, se llega a materias primas prehabi-
das, no producidas (herstellungsunbediirftig), exponentes de la naturaleza in-
animada de los utensilios. Los seres vivos, a su vez, son criados (geziichtet)
por otros, no producidos mediante tiles, pero la naturaleza como tal ha de
considerarse un crisol de materiales (el bosque, reserva forestal; la monta-
fia, cantera; el rio, fuerza hidraulica, ...), aunque pueda expugnarse en su ser-
ante-los-ojos como lo dado al estudio cientifico o se revele en su poder como
aquello que vive y crea, sobrecogiendo al Dasein (en algunos pasajes, el rector
de Friburgo no reconoce a la naturaleza un simple ser-a-la-mano o ante-los
ojos, sino un ser pre-predicativo antecedente a Zuhanden- y Vorhandensein,
imbuido de valores estéticos y vitales (ser pre-predicativo revestido de valor)
y aglutinante de aspectos sensibles (ser pre-predicativo tedrico).

La mundaneidad (Weltlichkeif) es presupuesto de toda conducta del
Dasein (ser-ahi, ser eyectado o arrojado en-el-mundo, en co-existencia
con otros y en trato ocupativo con entes no-Dasein) frente a la mundici-
dad (Weltmdssigkeit) de Vorhandensein (estar-ahi, estar-en-el-mundo agre-
gado a otros entes similares por mundimorfismo) en utilitaria disposicion
(Zuhandensein), constelacion de utiles en Umweltlichkeit'®. E1 mundo no es
ambito o determinacion (situacional) del ente, sino estructura constitutiva
del Dasein. La investigacion fenomenoldgica encaminada al ser de los entes

10" Vicente Llamas, «La didspora anti-metafisica: Epigonos del voobuevov y fisionomia

del Terror», Carthaginensia 39/76 (2023): 579.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 61

(«Das Sein des Seienden ist nicht selbst ein Seiendes»: no un conocimiento
de cualidades entitativas, antes bien, una mirada al ser que el Dasein pone en
ejecucion en el trato-Umgang con el ente) debe sacar a la luz al mundo. La
Erfahrung des Seienden es experiencia de vida (Erfahrung des Lebens), una
reflexion sobre el mundo, pues el ser abarca cuanto entra en contacto con el
Dasein en la vida cotidiana. La tentativa connatural de comprension de los
objetos mundanos apela al ser como expresion de la pertenencia al mundo
del ente («ontologischen Vorrang der Seinsfrage», la disquisicion no orbita
sobre das Seiende, sino sobre das Sein).

Dos vias antitéticas de alumbramiento del ser de los entes, discernibles
por su articulacion intencional:

- Via del Erkenntnis, conducta objetivante de acceso cognoscitivo a
entes que aparecen estructurados ontolégicamente como cosas naturales
(Naturdinge) o cosas afectadas de valor que estan-ahi (das Vorhandensein).
En tanto edificada su coseidad (Dinglichkeit) sobre la coseidad de la natura-
leza, el ser de los sensibles es el ser de la naturaleza como tal, posicion fun-
dante de las cosas naturales es su sustancialidad"'. La via del conocimiento
fomenta una concepcion ontologica del Seiende como das Vorhandene («lo-
que-esta-ahi»: la cosa natural, la misma naturaleza, se presentan ontolo-
gicamente como entes que estdn-ahi; la tesitura intencional de la actitud
cognitiva conmina a una inspeccion directiva que haga manifiestas las cosas
naturales desde la apertura a la comprension de su ser en clave de sustan-
cialidad, es decir, como «lo-que-esta-ahi») y la sustancialidad seria el tér-
mino provisto por la ontologia tradicional para testimoniar la coseidad del
ente. Los exacerbados conatos de subrogacion a zpwty odoio (la sustancia
primera es ovoio kot 'éloyrnv) discurren hacia el ente, curiosamente como
droxeiuevoy (no tanto avrikeiuevoy).

- Via del besorgender Umgang, desplazamiento del analisis fenomeno-
logico al plano del trato ocupativo pre-tedrico con los entes, previo a toda
mirada cognoscitiva. La atencion del Dasein se desvia del campo tedrico,
centrada en los fendmenos pre-tematicos del mundo envolvente inmediato
(Umwelf). Esta conducta intencional del Dasein consiste en un Umsehen,
sondeo inmanente de las diversas esferas de praxis que haria comparecer
como correlato objetivo a tutiles (Zeuge), no a Naturdinge, una suerte de
incepcion ergdnica u orgénica: el ser-ahi es o0 &veka, aquello para lo cual
se constituye el ente circunmundano como ser supeditado a la apertura on-
tologica del ser-ahi segin el £pyov intencional que inerva su existencia. El

" Heidegger, Sein und Zeit, 85.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



62 VICENTE LrLamas Roig

trato con utiles insta a la compresion de su ser como ser-a-la-mano (das
Zuhandensein). La estructura del util traduce, ya no la sustancialidad natu-
ral, sino la mundaneidad del mundo [formalidad de ser que Heidegger deno-
mina remision-Verweisung: «la estructura de ser de das Zuhanden («lo-que-
estd-a-la-manoy) en tanto util esta determinada por remisionesy»!?]. El anali-
sis fenomenologico parte del mundo circundante en que el Dasein se ocupa
de ttiles, remontandose a la estructura apriorizada de la circunmundaneidad
(Umweltlichkeit) sobre la directriz ontologica de la remision'3, sincrético
al modo genuino de la intencionalidad en Ideas, un anélisis regresivo que
partiera del objeto como correlato de conciencia retrotrayéndose al orden de
constitucion para el cogito, portador en si de un cogitatum (las formas actua-
les de vida del nots retrotraen a cogitationes, a vivencias en general). En su
proyeccion comprensiva, el Dasein esta co-abierto a la significatividad que
de él mismo dimana: «el Dasein es el ente al que, en tanto ser-en-el-mundo,
le va su ser (um es selbst)»'*, existe por-mor-de (Worumwillen) su propio
poder-ser-en-el-mundo, se comporta respecto a su ser «como en relacion
a su posibilidad mas propia. Es cada vez su posibilidad, y no la ‘tiene’ a
la manera de una propiedad que estuviera-ahi» (artificiosa reedicion de la
estratagema escolastica de traslacion a acto necesario de la posibilidad del
ser auto-referido -possibile a se, no ab alio-: el esse essentialiter a se es
existencia necesaria en virtud de su misma aseidad, en este caso, no como
ser sobre-mundano, sino como ser ‘esencialmente’ en el mundo, cada vez
si-mismo, mediador entre Sein y Seiende, medida de «lo que aparece y lo
que se sustrae», sosteniéndose en su propia nada -la temporalidad seria nihil
originarium y lo-ente, en su totalidad, sélo llega a si mismo, s6lo compare-
ce, en «la nada del Dasein»)®.

La distincidn entre cosa-en-el-mundo-circundante (Umweltding: cosa de
uso), cosa-natural (Naturding: ser en su materialidad sensible) y coseidad
(Dinglichkeit: circunscripcion espacio-temporal del objeto fisico) propicia
el reconocimiento de estructuras en la Naturding evaluables de forma inde-
pendiente como propiedades fisicas que se presentan inicialmente en «(in)
ciertos caracteres del mundo circundante»: dureza, resistencia material, ...,
estarian «en propiedad (selbst) en y solo en el caracter de incomodidady.

12 Heidegger, Sein und Zeit, 100.

13 Heidegger, Sein und Zeit, 89.

14 Heidegger, Sein und Zeit, 190.

15 Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phinomenologie, GA 24 (Frankfurt a. M:
Vittorio Klostermann, 1975), 242.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 63

Tres alzados del ente percibido tal como es en si mismo que condensan «lo
que puede encontrar en él el contacto cognoscitivo»'e.

Asi pues, el semblante dual del no Da-sein (Vorhanden-sein | Zuhanden-
sein) invita a una doble via de acceso (via tedrica del Erkenntnis / via
fenomenologica pre-tedrica del besorgender Umgang), aun cuando la
Vorhandenheit sea una dimension implicita en la Zuhandenheit. La primera
resulta impracticable en tanto el conocimiento sea conducta del Dasein sus-
tentada en su ser-(ya)-en-el-mundo, carente de la originalidad indispensable
para una adecuada interpretacién fenomenoldgica, sin que su desestimacion
suponga una claudicacion, la renuncia a una eficaz aproximacion a la Ding-
an-sich. Abandonada la via del Vorhanden-sein que cifra la coseidad del
util, el ser-a-la-mano (Zuhandenheir) marca la senda del «en-si»:

El caracter de ser a la mano (Zuhandenheit) es la determinacion ontoldgico
categorial del ente tal como es ‘en si’ [...] El peculiar y obvio ‘en-si’ de las
cosas mas cercanas comparece en la ocupacion que las usa, advirtiéndolas
expresamente [...] El alejamiento (entfernen) circunspectivo de la cotidianei-
dad del Dasein descubre el ser ‘en-si’ del mundo ‘verdadero’, del ente junto
al cual el Dasein en tanto existente en cada caso ya es!’.

La deuda con Husserl es patente, una escabrosa reelaboracion de la doble
actitud: natural, atingencia al mundo reificado / refleja, énéyev fenomeno-
logico, Einklammerung o desconexion (Ausschaltung) de reificadas trans-
cendencias por desinterés gnoseologico para hallar (la suspension de juicio,
«puesta entre paréntesis de doxas», embosca una cxéyig, disidente solucion
de indagacion o busqueda) la serie de intencionalidades que desenmascaran
al €idoc (plano de la conciencia pura), deshiletizacién de los hechos, sin
pérdida de realidad, inicamente de signo de realidad (el acto intencional,
especifico del noiis, es acto puro de subjetividad en el que tendria lugar la
captacion originaria del aspecto noematico como contenido de ndesis)'®.

La recta aprehension fenomenologica de entidades conjuradas en el
entorno proximo del Dasein exige la comprension del ser que extracta la
conformacion ontoldgica de los implementos. La coseidad de los futiles
evidencia la indole de la comparecencia naturada en el Umwelt (en el uti-
llaje, por medio del uso, se co-descubre la naturaleza en coyuntura onto-

1 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 50-51.
17" Heidegger, Sein und Zeit (1977), 96-142.
18 Husserl, Ideas, 205.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



64 VICENTE LrLamas Roig

logica de ser-a-la-mano), mostrandose como material de factura en virtud
de los fines practicos de la ocupacion. El vinculo entre habito ontoldgico
de Zuhandenheit y cosa transfunde a un contexto pragmatico, apreciable
en la utilidad de la Zeugding, cosa usual. Ser-en-el-mundo seria forma pri-
migenia de encuentro con el ente, «factum primario y no derivable, siem-
pre ya dado, ‘previo’, por tanto, a cualquier captacion de la conciencia
(Bewupftseinserfassung)»'®, consecuente entonces la «adquisicion esencial»
que supone el analisis de la mundaneidad del mundo y la bidimensionalidad
del no-Dasein, ser-a-la-mano (modo de ser inherente de la cosa de uso -
Gebrauchsding, especificamente de objetos fabricados - Zeug, de ahi que el
pastor de Baden - Wiirttemberg hable ocasionalmente de «ocuparse-de-lo-
a-la-vistay, tan indiferente a su propio ser como lo-a-la-mano, correlato de
Umgang, un «ocuparse-de», pristino contacto del ser-ahi con los objetos,
inicialmente comparecientes como utensilios, acceso definitorio del «ser-
eny» de ser-en-el-mundo) y ser-a-la-vista [correlato de perspectiva cognitiva,
modo derivado de contacto con los objetos: ineludible para el conocer es el
«ocuparse-de» praxivisivo del ser-en-el-mundo, divergiendo de €l en que
«para que sea posible el conocer en cuanto determinar contemplativamente
(betrachtendes Bestimmen) lo a-la-vista se necesita previamente una defi-
ciencia de la praxis ocupada-de (besorgendes Zu-tunhaben)]»®.

La Defizienz no consiste para Heidegger en una abstencion (A4b-sehen)
de actividad manual o en la revocacion del caracter util del ente, actitud
degradante que ocultase la Zuhandenheit, sino en «determinada desmun-
daneizacion del mundo», una distinta mirada (4n-sehen) hacia lo a-la-
mano-que-sale-al-encuentro por «reduccion (Abbledung) del mundo a la
uniformidad de lo a-/a-vista», posterior, derivado, como el enunciado seria
variacion derivada de interpretacion, surgido de ésta por modificacion de
posesion - Vorhabe, vision - Vorsicht y conceptualidad - Vorgriff precedentes
(mediante las que lo a-la-mano defiere al ser-a-la-vista); una epojé percep-
tiva dirigida a la desnuda materialidad del objeto, discriminadas determina-
ciones praxicas sobrepuestas a la espacio-temporalidad sensible del Gtil?'.
La An-sehen que descubre lo a-la-vista difunde al enunciado que separa el
«als» interpretativo «de la significatividad (Bedeutsamkeit) constituyente de
la circunmundaneidad ... reduciéndolo al plano indiferenciado (gleichmads-

1 Martin Heidegger, «Seminar zu Ziringen», en Vier Semindre (1951-1973), GA 15
(Frankfurt am Main: Klostermann, 1986), 372.

2 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 61.

2 Heidegger, Sein und Zeit, 356-364.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 65

sig) de lo puramente a-la-vista»?? (apartado el «als» hermenéutico de la sig-
nificatividad de la Zuhandenheit se convierte en «als» apofantico: Adyog
amogovtikdc - Urteil). Entre la interpretacion afin (concorde) a la com-
prension praxivisiva y el enunciado tedrico extremo sobre la Vorhandenheit
(MOyog onuavtikdg - Rede) cabrian formas intermedias que se difuminan
bajo los codigos binarios del edificio conceptual de Ser y Tiempo: originario
(a-la-mano) / derivado (a-la-vista), auténtico / inauténtico, ...

Doble estrategia de asalto al «en-si» de los entes:

1.- Via fenomenologica negativa de la Entweltlichung (elipsis de
Weltlichkeit: desmundaneizacion por descontextualizacion pragmatica del
ente en un sistema conceptual apriorizado) sobre la ontica apofatica del
Unzuhandenheit (no-ser-a-la-mano). Supresion de la totalidad de remisio-
nes para desentrafiar los grados de cosificacion de los entes. Primer grado
de cosificacion, minima expresion de objetivacion: no plena retirada del
mundo como cuerpo de significacion (Bedeutungsganzheit). E1 mundo se
escorza pre-ontoldgicamente en las modalidades del besorgender Umgang
con los utiles: Auffilligkeit (llamatividad), Aufdringlichkeit (apremio) y
Aufsdssigkeit (impertinencia). La Auffdlligkeit confiere al util-a-la-mano
cierto caracter de no-ser-a-la-mano, el desarraigado vigor de Vorhandenheit
(«lo-que-estd-ahi») se insinda en el util al atenuarse el sesgo pragmatico del
entretejido mundano. El interés depositado en el ente no seria el originario
del uso, aplazado el trato ocupacional que incumbe al Dasein, una tregua en
la que los entes pueden sustraerse a la forma primaria y pre-conceptual de
acceso a ellos ...

para volver nuevamente al caracter de lo a la mano de la ocupacion, es decir,
de lo que se encuentra en proceso de reparacion. El estar ahi de lo inempla-
zable no carece aun de todo estar a la mano; el util que esta ahi de este modo
no es atin una cosa que solo exista en alguna parte?.

Cuando el util es inapropiado para la tarea asignada capta nuestra aten-
cion, y en esa llamatividad exhibe su ser-a-la-vista (en el util inservible,
la concreta remision genética del «para-qué» esta impedida. La remision
misma no es objeto de contemplacion, pero esta latente en «el someterse de
la ocupacion a ella»). La vacante de una herramienta que precisemos nos
importuna, tal ‘importunidad’ (Aufdringlichkeit) descubre al utensilio en un

22 Heidegger, Sein und Zeit, 157-158.
3 Heidegger, Sein und Zeit (1977), 98.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



66 VICENTE LrLamas Roig

mero estar-a-la-vista. La interposicion de un util, no estropeado ni ausente,
en el quehacer actual, resulta ‘incomodante’ por su impertinencia, imputado
de nuevo en ella el ser-a-la-vista, sin completo ocultamiento de utilidad.
Llamatividad, importunidad e impertinencia son indices disfuncionales de
despragmatizacion o cese de contacto praxivisivo con la utileria que per-
miten vislumbrar (zum Vorschein bringen) en la Zuhandenheit el caracter
de Vorhandenheit subyacente («el ser-a-la-vista esta ain ligado al ser-a-
la-mano del util»)**. La Vorhandenheit se atisba cuando el implemento se
muestra en sus netas cualidades sensibles al hacerse presente como inapro-
piado, indisponible, o como obstaculo para la labor emprendida.

La praxivision® del utillaje encubre la contemplacion de la cosa, el ser-
a-la-vista aflora en los modos deficientes de salir-al-encuentro al ser-ahi (el
praxivisivo ocuparse-del ser-a-la-mano no se da al margen de toda expe-
riencia sensible, no hay estratos de percepcion, en la praxis se percibe tam-
bién el nudo ser sensible; la cognicion no praxivisiva de la Vorhandenheit
esta guiada por la praxivision de la Zuhandenheit)*. La eventual demora en
la actividad manual puede tener el efecto de una «praxivision agudizada» en
forma de Nach-sehen (re-vision) auxiliar del An-sehen, mirada que supone
una «valoracion de lo conseguido» o una «vision de conjuntox» (Uberschau)
de la tarea pendiente a través de la que el Dasein busca algo-a-la-vista en
lo a-la-mano (ein Vorhandenes am Zuhandenem)? . El Vorhanden-sein, aso-
ciado a la coseidad, eclipsa parcialmente al Zuhanden-sein que encauzaria
la via fenomenologica positiva hacia el «en-si», alcanzandose la maxima
objetivacion en la entera omision del mundo como espectro de remisiones
(la despragmatizacion expone al Gtil como cosa). Los modos de ocupacion
mediante los que el mundo se postula pre-ontoldégicamente en clave negati-
va son formas de Entweltlichung que rendirian cuenta del primer grado de

2 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 74.
2 Variedad de formulas: sich umsehen, tiberpriifen, nachsehen, umsicht, ....
Friedrich-W. Herrmann, Subjekt und Dasein. Interpretationen zu «Sein und Zeit»
(Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1974), 62-63: “El [hecho de] que Heidegger en
su analisis del ocuparse-de praxivisivo no haya tematizado expresamente la dimension de
experiencia sensible, no significa que no haya visto que el ocuparse-de esté exento de sensi-
bilidad. Justamente porque la praxivision del ocuparse-de encierra dentro de si la experiencia
sensible [...] puede ésta independizarse cuando el ocuparse-de praxivisivo se ha transforma-
do en contemplacion y conocimiento no praxivisivos”.

¥ Heidegger, Sein und Zeit (1953), 158 y 538. También: Martin Heidegger, Kant und
das Problem der Metaphysik, GA 3 (Frankfurt am Main: Klostermann, 1991), 185.

26

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 67

cosificacion, revelando negativamente, asimismo, al mundo como espacio
de significacion?®,

La despragmatizacion ejecutada en el paso de Zuhandenheit a
Vorhandenheit (la limitada aprehension del ser-a-la-vista conlleva una abs-
traccion o no-vision de la constitucion existencial del ser-ahi) no vulnera la
inclusion del segundo en el primero, pese a puntuales vacilaciones o amba-
ges que parecen hacer del ser-a-la-mano una especificacion de la genérica
dimension ser-a-la-vista. Los entes que no son ser-ahi podrian designarse
Vorhandenes en sentido lato («lo a-la-mano en el interior -innerhalb- lo a-la-
vista»)?, al extremo de validar la consideracion del ser-ahi como a-la-vista®:
los otros seres-ahi estan a-la-vista en tanto licitos entes intramundanos («die
Mitmenschen sind eben auch vorhanden, sie machen die Welt mit aus»)*!. Si
cada actitud es solidaria a un tipo de vision (circunspeccion - Umsicht conexa
al cotidiano ocuparse del mundo circundante en el que despunta el Gtil como
ente paradigmatico y contemplacion - Hinsehen relativa al mundo de objetos
o cosas incardinados por propiedades predicativas), la confesion por el para-
digmatico util de su aspecto objetivo o cosificativo requeriria un cambio de
mirada abocado a la tematizacion, el abandono del inexplicito ocuparse-de
al prescindir de la implicacion de los entes en el dominio remisivo por abs-
traccion inicial de referencia «para-qué» y eviccion ulterior de «para-quiény,
transicion de conducta cotidiana a actitud teorética objetivante. Ya se sefialo:
el ser-ahi procede por pre-comprension (Vorverstindnis) o vision pre-feno-
menologica (vorphdnomenologischer Blick) del fendmeno mundano en los
modos deficientes de salir-al-encuentro del util.

La desmundaneizacion podria juzgarse veraz maniobra epojética en Ser
v Tiempo por suspension de significatividad o puesta entre paréntesis de la
estructura reticular del mundo, pasando a una legitima aprehension teorética
que extrae al ente del p/exus remisional en que se halla inmerso bajo el foco

2 Martin Heidegger, Vortrage und Aufsdtze, GA 7 (Frankfurt a. M.: Klostermann,
2000). En Sein und Zeit no ha lugar la indagacion fenomenoldgica positiva del «en-si», una
experiencia de los utiles que no implique elipsis del mundo, esa senda se recorre en la confe-
rencia Das Ding. Ensayo recomendado: Thomas Grimme, Das ‘Ding’- mehr als ein simples
Phdnomen. Eine vergleichende Analyse von Heidegger und Kant (Grinn, 2014).

¥ Heidegger, Grundprobleme der Phinomenologie, 439; Sein und Zeit (1953), 43-45.

% En la ontologia fenomenoldgica sartreana, la dimension fenoménica (fenémeno de ser)
del para-si ante otro para-si presagia su cosificacion por cuanto el en-si, transfenomenalidad
del ser, es exigencia de su fenomenalidad. De hecho, el para-si incurre en la negacion de su
misma ensidad: el Dasein se negaria a si en cuanto tal su propia condicion de ser-a-la-vista.

31 Heidegger, Grundprobleme, 384.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



68 VICENTE LrLamas Roig

primario de comprension, sin embargo, la pretendida epojé desemboca en
aquello de lo que huye la mocion refleja husserliana, la coseidad, el sem-
blante reificado de los entes circunmundanos del que abjura. La desmunda-
neizacion descontextualiza y atomiza por desgarro de la trama relacional:
el ente desarraigado aparece («viene a la presencia») segregado («parcia-
lizado») a la mirada no circunspectiva del Dasein para tornarse predicado
(transvaluacion de elemento de uso en Subjekt de enunciado), esa asignifi-
cativa individuacion posibilita la objetivacion al profesar entes no encade-
nados por lazos remisivos que se ofrecen a un interrogante tedrico en su ser
ante-los-0jos.

2.- Senda fenomenologica positiva del «en-si» como remision -
Verweisung sobre el hilo conductor de la Zuhandenheit. Condicion de po-
sibilidad del caracter «en-si» de los utiles: apofatica de modalidades de
ocupacion o signos de cosificacion (Unauffilligkeit, Unaufdringlichkeit,
Unaufsdssigkeit) deponentes del ser(estar)-ahi (a-la-vista) para recuperar
el ser-a-la-mano. Los utiles se aprestan como tales cuando el mundo no se
restringe a modos de Entweltlichung. El caracter «en-si» de los utiles, emer-
gente en la articulacion ontoldgica de la remision, irrumpe cuando su cosei-
dad enmudece, permaneciendo embozada en la negacion de las variantes de
ocupacion (quiasmo ontoldgico Dinglichkeit / en-si, relacion fundamental
entre el relieve del util en su coseidad, posicion de Vorhanden-sein, y la in-
hibicién de su exposicion ontica a través de los diversos grados de deflacion
mundana que convocan al Zuhanden-sein en que el util se fenomenaliza
como ser-en-si):

El no anunciarse (sich melden) del mundo es la condicion de posibilidad
del no salirse de ‘lo a la mano’ de su no llamatividad. Y en ello se consti-
tuye la estructura fenoménica del ser ‘en si’ de estos entes. La expresiones
privativas como no llamatividad, no apremiosidad, no rebeldia, mencionan
un caracter fenoménico positivo del ser de lo inmediatamente ‘a la mano’.
Estos ‘no’ mientan el caracter de lo que se mantiene ‘en si’ de ‘lo a la mano’
(Ansichhalten des Zuhandenen), 1o que tenemos a la vista con el ser ‘en si’,
que nosotros atribuimos de un modo caracteristico ‘inmediatamente’ a lo que
estd ahi en cuanto tematicamente comprobable®2.

32 Heidegger, Sein und Zeit (1977), 101.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 69

Los dos formas de concebir la estructura ontologica del «en-si» de los
entes, sea por remision (bajo la faceta de ser-a-la-mano) o en su cosifica-
cion como ser-ahi, presumen el concepto de mundo. El «en-si» remisivo no
debe anunciarse tematicamente bajo indicadores privativos de ocupacion,
en tanto el «en-si» cosificado induce cierta abstinencia de mundiformidad
o progreso en los modos de anunciarse hasta el conocimiento tedrico. Por
analogia a Kant, el «en-si» admite enfoque dual (limite problematico de in-
tuicion sensible / posible objeto de intuicion intelectual): positiva - fenomé-
nica deteccion de Zuhanden-sein y negativa - reificada caracterizacion como
ser(estar)-a-la-vista, accesible fenomenoldgicamente mediante una refor-
mada epojé entendida como Entwlitlichung, elision pragmatica del mundo
(despragmatizacion o desmundaneizacion). Ahora, remision (via del «en-si»
del util acometido como ser-a-la-mano) y desmundaneizacion o exencion
de red de remisiones (via del «en-si» cosificado) instauran una doble via
fenomenologica, positiva o negativa. El valor ontolégico de Zuhandenheit
es fruto de antesis pragmatica del Dasein sobre un reticulo de conexiones
referenciales (Zusammenhang) que, en ultimo término, soportan la signifi-
catividad (la significacion no es sino la semantica fenomenologica del mun-
do en el que las cosas tienen lugar, hacia las que el ser humano orienta
su actividad). Absueltos de intereses subjetivos, los entes mundiformes se
revelan Vorhandenes, puras subsistencias, aunque en la praxis del utensilio,
junto con el ser-a-la-mano y el cuerpo funcional (Bewandtnis) que culmina
en el «para-quién» (Worumwillen) que sea el ser-ahi, el Dasein se percata
de su forma, con lo que los caracteres de la Vorhandenheit no resultan de una
mirada distorsionante de la realidad, antes bien, subsumen en la praxivision.

La Besorge, ocuparse de entes intramundanos, es modo primario de ser-
en-el-mundo para una figura onticamente constituida en Existenzialien cuya
praxivision de entorno (Umsicht), totalidad de conformidad distante de un
convencional conocimiento conceptual, exige su propia sumersion en el pié-
lago de relaciones entre ttiles, si bien no en la posicion tipica del util (ser-
para-otro util), sino en la de ser-por el ser-ahi mismo (la mirada teorética
no es comprehensiva del ser-a-la-mano, la manipulacion o el uso son una
forma peculiar de ‘mirada’: «el ‘andar’ con un 1til se somete al plexo de
referencia del ‘para’. El ver de semejante ajuste a las cosas es el ‘ver en tor-
no’»). La Besorge - ocuparse del util se aviene a la Fiirsorge - preocuparse
por (solicitud) el otro ser-ahi, el ser-con (Mit-sein) desencadenante de con-
flictos, polarizador de estados de &nimo represivos, ..., sobre el que gravitan
existenciarios (unificados en la Sorge) como Befindlichkeit o Verstehen, (in)
flexiones ontologicas de Dasein redundantes en las modalidades de existen-

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



70 VICENTE LrLamas Roig

cia auténtica (Eigentlichkeit) e impropia (Uneigentchlikeit). La reciprocidad
que pudiera connotar el Mit-einander-sein se diluye a menudo en la unila-
teralidad de una Sorge determinante de la alteridad: estar junto a otros en
un mundo circunstancialmente compartido supone, ante todo, haber sido
arrojados a un espacio cohabitado donde los otros implantan la pauta de su
singular Sorge, la forma particular de su «habitar.

El mundo es un teatro ontoldgico prefigurado en el que la identidad a
consumar en el existenciario /ch-bin debe salvar el «en-si» al que la au-
to-referencial primigeneidad dntica del ofro condena a cada Dasein para
alcanzar el solipsista si-mismo: el Mit-einander-sein sustantivo al Dasein
es alienante, negandole su Ich-sein*. La mismidad no puede ser de nadie,
ninguna alteridad que obstruya al Dasein su si-mismo puede ser tampoco un
monadico si-mismo. La impersonalidad de das Man (el reflejo impersonal
pasivo «se» de tantos enunciados directivos de la dinamica social es su de-
lacion) se alza en la gran amenaza de anonadamiento cotidiano, obstinado
en su prevalencia sobre las posibilidades existenciales del ser-ahi. Mit-sein
y Besorge tienen un componente solapado de conflicto que el existencia-
lismo sartreano explotara en una variante de psicoanalisis que repudia la
UnbewufStsein en pos de una metddica comparativa de comportamientos
empiricos, elecciones subjetivas en las que «cada persona se hace anunciar
lo que ella misma sea»**: la Sorge permite al Dasein escapar de una seve-
ra reclusion ontica, abriéndose a lo ontolédgico, el cuidado del mundo es
existenciario pues concede a la existencia su calidad de tal al consistir todo
«procurarse cosas» (alles besorgende Umgehen) en un Besorgen des Seins
das Daseins, un «cuidar su existenciay.

La Besorge torna intrinsecamente activa la existencia en una praxis mun-
dana®, y aunque la cotidianeidad, estado interpretativo pre-tedrico de ave-
zado ser-en-el-mundo, empanada por el uno impersonal, desvirtua el inte-

33 Heidegger, Der Begriff der Zeit, GA 64 (Frankfurt a. M.: Klostermann, 1999), 113:
«Dasein its also ebenso primér, wie es In-der-Welt-sein ist, auch mein Dasein . Es ist je
eigenes und als eigenes jeweiliges [...] Sofern das Dasein ein Seiendes ist, das ich bin, und
zugleich bestimmt ist als Mit-einander-sein, bin ich mein Dasein zumeist und durchschnittilch
nicht selbst, sondern die Anderen; ich bin mit den Anderen und die Anderen mit den Anderen
ebensoy.

3% Jean Paul Sartre, El ser y la nada (Buenos Aires: Losada, 2005), 775.

35 Heidegger, Der Begriff der Zeit, 114: «Die Sorge um das Dasein hat jeweils das Sein
in die Sorge gestellt, wie es in der herrschenden Auslegung des Daseins bekannt und verstan-
den ist [...] In der Durchschnittlichkeit des alltédglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das
Ich und das Selbst, und doch hat sich das Dasein selbsty.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 71

rrogante del Dasein por su si-mismo, la existencia se tiene a si misma en la
Besorge. La ilacion metafisica de atrofico yo y existencia se ha quebrado,
es en el desempefio mundano, en el oficio con la Zuhandenheit, en el que el
si-mismo aflora, infundiendo a la identidad matiz de accion en el cuidado:
la existencia se encuentra consigo misma, se halla a si, en lo que habitual-
mente se ocupa (convergencia de existenciarios en la Sorge). Cuidarse de
la existencia equivale justamente a ser-existencia. La existencia no puede
afrontarse como objeto mundano (la Existenzialitit no es inmutable, exclu-
yendo al existente de la categoria de objeto)*, inepto ser-en-el-mundo, ni
como intersubjetividad, (co)ser o (co)existir-con-los-otros, debe abordarse
desde la Sorge que confronta el si-mismo del existente, comprometido cada-
vez en las circunstancias envolventes de la existencia. La Existenz no puede
desprenderse de su Existentialitdt, en ella radica el cuidado.

La original mundaneidad del Dasein aborta toda expectativa de trans-
cendencia mundana, la existencia en cuanto tal se desarrolla en un marco
de mundicidades, Umwelt en que culmina su realizacion, agotando todas
sus opciones ontologicas en la inmanencia que la actividad y Existenzialitdt
como Sorge le deparan, integrado en un colectivo de difusos si-mismos, en-
jambre de egos que la cotidianeidad disuelve en el impersonal uno. Los
anhelos de auto-transcendencia que pudieran proyectar al Dasein mas alla

3 La reduccion gnoseoldgica husserliana atiende al fendmeno puro, absteniéndose de
afirmaciones sobre existencias reales, es ontologicamente neutral (neutralidad en relacion a
«die Frage nach der Existenz und Natur der AuBBenwelty -Hua XIX/1, 26-) o atematica (null-
punkt o indice de indiferencia gnoseologica respecto a reales Dasein -«ciencia de la totalidad
de los principios puros a priori de todo conocimiento posible y de las verdades contenidas
sistematicamente a priori en ellos»: «eine Wissenschaft von der Totalitdt der reinen (aprio-
rischen) Prinzipien aller mdglichen Erkenntnisse und der Gesamtheit der in diesen systema-
tisch beschlossenen, also rein aus ihnen deduktibeln apriorischen Wahrheiten» -Hua VII,
13f) con una inversion final de la relacion entre posibilidad ontologica y realidad metafisica,
pues el yo eidético-transcendental seria impensable sin el yo factico-transcendental: fodas
las necesidades esenciales son momentos de su factum («Aber das Eidos transzendentales
Ich ist undenkbar ohne transzendentales Ich als faktisches [...] Alle Wesensnotwendigkeiten
sind Momente seines Faktums» -Hua XV, 385-386), una metafisica de los hechos primarios
subyacente a la fenomenologia de la esencia que proporciona determinaciones a priori para
las ciencias empiricas. La aceptacion de la ‘realidad’ como existencia presente delata una ac-
titud natural («Die ‘Wirklichkeit’ [...], finde ich als daseiende vor und nehme sie, wie sie sich
mir gibt, auch als daseiende hin. Alle Bezweiflung und Verwerfung von Gegebenheiten der
natiirlichen Welt dndert nichts an der Generalthesis der natiirlichen Einstellung» -Hua 111/1,
57). Para Heidegger, en cambio, la ontologia fundamental es una analitica existencial elabo-
rada en Existenzialen, suplentes de categorias ontologicas. A diferencia de lo existenziell, el
existenzial se refiere tematicamente al cumplimiento de la existencia real.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



72 VICENTE LrLamas Roig

del mundo quedan coartados, vanas esperanzas de un ser que apura su exis-
tencia instalado en el ahi. Ser-mds-alld-del-mundo supondria no-ser-ya-en-
el-mundo, y por el caracter existenciario de la mundaneidad para el Dasein,
compeleria a la negacioén de existencia, no-ser, en tanto ser decreta tacita-
mente para el hombre ser-ahi, no cabe ser sin oclusivo contexto ontologico
Welt (la descontextualizacion o extraccion mundana del Dasein, la purga
de «Da», socavaria la Existenzialitdt, el mundo es geografia existencial, no
subsidiaria, sin la cual la Existenz no podra ser tal).

Contra la sospecha de Heidegger, la declinante ontologia de la presencia
(inconveniente esa calificacion para el univocismo modal, por ejemplo) se
coordina, hasta Kant, con una metafisica de la ausencia que invoca al noou-
menon para retener la ensidad como hito racional. El gravamen fenoménico
positivo del «en-si» concertado con la Zuhandenheit expone la ensidad como
no-/lamatividad, no-apremiosidad o no-rebeldia. El sesgo fenomenologico
negativo de la ensidad seria la coseidad declarada por la Vorhandenheit, el
mero estar-ahi es indicio de reificacion del «en-si» del 1til.

Ontologia Bauhaus: Ser-a-la-vista se funda ontologicamente en ser-a-la-
mano. Aun cuando lo-a-la-mano destaque sobre la base ontica de lo-a-la-vis-
ta, el ser-a-la-mano seria determinacion ontologico-categorial de la ensidad
de los entes intramundanos (caracter originario del Zuhandensein respecto al
teorico pre-predicativo Vorhandensein: la descripcion del mundo, por ende, la
concepcion del ser-ahi como cura, esta cimentada en la primacia de lo-a-la-
mano). El hallazgo del ser-a-la-vista se fundamenta en el ser-a-la-mano, con-
sistente esencialmente en etwas, Um-zu, ser-algo-para. Um-zu subtiende un
plexo de referencias (Verweisungsmannigfaltigkeit), el util no es aislable, no
se determina tedricamente como util, simplemente se utiliza (util es «el ente
que hace frente en el ‘curarse de’». Die Zuhandenheit no es lo inmediatamente
tematico para el Umsicht, la primdr Besorgte es la obra, el «para-qué» (Wozu)
del utensilio, el fin que se busca por si mismo, a diferencia del medio: todos
los entes intramundanos son ftiles, tanto el «para-qué» como el «de-donde»
(Woraus) son Um-zu. En suma, el Dasein responde al existenciario cardinal
mundaneidad o ser-en-el-mundo, y un examen de dicha estructura centrada
en el mundo del ser-ahi incidira en la caracterizacion primordial de los entes
intramundanos como seres-a-la-mano.

El aval ontologico del ser-ahi como Sorge se concreta en un «curarse
de» (Besorgen). Pues bien, los entes intramundanos que «hacen frente» en
el «curarse de» son los utiles: Besorgen es una actitud hacia los entes basada
en la manipulacion, al extremo de poder considerar a los ofros seres-ahi,
si no entes-a-la-mano en el engranaje del mundo no-humano, si agentes

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 73

acoplados al esquema ontologico del Zuhandenheit, instancias nodales que
completan la configuracion mundana en entidades a-la-mano. Los otros
seres-ahi pueden rebajarse a seres-a-la-mano en virtud de su utilidad para
obras (la estructuracion utilitaria de la cura cosifica al otro ser-ahi en la
relacion social instrumentalizada, seria ésta su modo de remision, el de un
medio para fines ulteriores, anulada la condicion de fin en si misma que el
imperativo kantiano arroga a la persona), privados del si-mismo nominal-
mente atribuido al ser-ahi, disueltos en el uno (das Man), figura que suscita
desde su impropiedad la introduccion del si-mismo en el ideario heidegge-
riano®’, como la impropiedad del Zuhandenheit naufraga en la descripcion
del mundo: el ser-ahi no logra ser-si-mismo, tan s6lo uno, por el efecto
retroactivo de la propiedad, que devuelve a la impropiedad. El Dasein debe
interpretarse a partir del mundo, «caer» implica absorberse (Aufheben bei)
en el mundo (el ser-ahi es «inmediata y regularmente ‘ser-cabe-el-mundo’
del que se curaw), y el Aufheben bei tiene «el caracter del ser perdido en la
publicidad del ‘uno’»*. Los otros no son sino partes integrales del mundo
en que se absorbe el ser-ahi caido, desvidndose del si-mismo para residir en
el uno, apofatico valor del sujeto preceptivo de la negativa valoracion del
Mit-sein, ser en comunidad.

Ser-en-el-mundo significa «absorberse atemadtica y circunspectivamen-
te» en las remisiones constitutivas de la Zuhandenheit - manejabilidad del
totum de utiles (Zeugganzen); cuidarse-de se basa en la familiaridad con el
mundo: encontrdndose (Befindlichkeit) en el mundo y comprendiendo, el
ser-ahi se ocupa de los entes que le rodean, alcanza su estado de abierto
(Erschlossenheit), regula las posibilidades ontologicas, y al utilizar los en-

37 Para mitigar la angustia (Angst) o aliviarse del desasosiego, el ser-ahi cae, deja de vi-
vir propiamente y escucha al uno, disipandose en la mundaneidad, arrastrado por el exterior,
estructuras implantadas que enajenan al Dasein, le hacen sentir el ser como algo no-suyo,
renunciando a ir mas alla de si, al poder-ser que es él-mismo, entregado con avidez a noveda-
des, sobre-excitado por lo nuevo, naufragando en la ambigiliedad (Zweideutigkeit). Aun en la
caida, el ser-ahi no ha de sucumbir al uno, debe persistir en la Sorge, perseverar en la vigilan-
cia de su propio ser, asumiendo la responsabilidad del sentido para los entes intramundanos,
su compromiso con el mundo circundante en aras de la unificacion de modalidades ontoldgi-
cas del ser-ahi (no unificadas en el uno, sino en la Sorge). Si el Da-sein se desenvuelve en el
Zeugganzen mediante la Besorge, el Mit-sein concursa en un ser-nosotros originario a través
del Fiirsorge, severamente limitada la dimension intersubjetiva por el solipsismo ontico de la
existencia auténtica: es el Da-sein, no el Mit-sein, el que existe proyectandose a si, ocupan-
dose de o preocupdndose de, mientras que la existencia impropia en la caida esta hipotecada
por concesiones a la intersubjetividad.

38 Heidegger, Sein und Zeit, 175.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



74 VICENTE LrLamas Roig

tes de su entorno es propiamente Existenz. La existencia designa el ser del
Dasein sin yuxtaposicion de subjetividad y ser (contraposicion conciencia
- objeto, aislado elemento adyacente al Dasein). La vida del ser-ahi consiste
en una constante relacion con los entes intramundanos, asimilandolos en
sus afecciones y estados de animo, alentando metas, promoviendo posibi-
lidades, fecundando ntcleos de significatividad en que se hacen accesibles
como instrumentos reales, su ser no extrinseco al Dasein. La experiencia
teorica del mundo no permite al ser-ahi abandonar la esfera interna, le deja
encapsulado (cogito cartesiano absorto en ideas innatas / cogito husserliano
en su dominio transcendental de vivencia), pero el ser-ahi esta siempre fue-
ra, junto a un ente que ...

sale al encuentro (begegnenden) en el mundo ya descubierto (entdecken)
cada vez. Y el determinante estar junto al ente por conocer no es algo asi
como un abandono de la esfera interna, sino que también en este ‘estar fuera’
(draufen), junto al objeto, el ser-ahi estd ‘dentro’ (drinnen) en un sentido
que es necesario entender correctamente; es decir, ¢l mismo es el ‘dentro’,
en cuanto es un ser-en-el-mundo cognoscente. Y, a su vez, la aprehension de
lo conocido no es un regresar del salir aprehensor con la presa ingresada en
la ‘caja’ (Gehduse) de la conciencia (Bewuftseins), sino que también en la
aprehension, conservacion y retencion el ser-ahi cognoscente sigue estando,
en cuanto ser-ahi, fuera®

La pretendida dicotomia Zuhanden-/Vorhandenheit no es una division
absoluta: ser-a-la-mano es el portal del verdadero dimorfismo, punto de
afluencia de coseidad (ser/estar-ahi) y ensidad (ser-en-si) del ente intramun-
dano (la Vorhandenheit es una dimension de la Zuhandenheit, y ésta acoge
positivamente al «en-si», la coseidad es pulsion negativa de la ensidad). La
primera, cota fenomenoldgica negativa por deposicion de utilidad como po-
sitiva exaccion fenoménica [desistencia de a-la-mano que deja al fendmeno
de ser como algo simplemente ante-los-ojos del Dasein; la cosa util pierde
su utilidad, contraida a su coseidad: cosa util — utilidad = cosa, y la parca
coseidad como solucion entitativa intramundana declara lo neutramente a-
la-vista: ser util (implicitamente en e/ mundo) — utilidad = ser-en-el-mundo
= ser-a-la-vista]; la segunda, una sustraccion mundana o detraccion del ahi
al ser-ahi de la cosa (el estar-ahi, a-la-vista, en-el-mundo que da soporte es-

% Heidegger, Sein und Zeit, 62.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 75

tructural-ontolédgico al Dasein, el mundo en que ejerce su curarse-de, cede
su ser-en-el-mundo para ser/estar-en-si). El ser del ente no-Dasein es «ser/
estar-en» (a diferencia del Dasein que es «ser-con», no agotado en su «in-
seiny), y ese «eny precisa un apoyo, sea mundano (ser-en-el-mundo, simple
estar-ahi de lo-ante-los-ojos) o extramundano (ser-en-si: salir del mundo
o desprenderse del «ahi» deja al «ser-en» sin ambito de comparecencia
-«no-salir» al encuentro del Dasein-, revirtiendo el «en» sobre el propio ser
huérfano de «ahi», exiliado a la opacidad del horizonte circunvalante de no-
sucesos). Privado de mundo en que anunciarse, el ser permanece replegado
en si, ensimismado, sosteniéndose a si mismo en un vacio pre-ontolégico
(estar-en-si), zafado o escabullido en su ensidad de la coseidad que traspasa
el estar-en-el-mundo de lo puramente a-la-vista. El defecto de mundo intro-
duce un indice de nulidad ontoldgica en el seno mismo del ser (nada cabe
exterior al mundo sobre lo que el ser pueda deyectar su «en»; la reversion
del «en» por el «ser-en» sobre si mismo, a falta de mundo en que hacerlo,
es la puerta de la anonadacion, precisamente por anulaciéon de mundicidad
o extrema desmundaneizacion. La ensidad se perfila asi indicio de nihilidad
contrapuesta a la coseidad o mundiformidad éntica basal del Vorhandensein.

Aunque ambas supongan una desmundaneizacion, y ésta es solucion
hermenéutica aqui ensayada, puesto que el originario ser a-la-mano en-
trafia un grado inicial de pre-teérica mundicidad para el ente no-Da-
sein, la epojé apofatica de acceso al ser-a-la-vista, a la coseidad del
ente, seria una despragmatizacion por defeccion de caricter utilitario

(Zuhandensein ———————— Vorhandensein), en tanto la cancelacion
despragmatizaciéon

de «ahi» en el ser-ahi con suspension en un vacuum pre-ontoldgico sera
sensu stricto desmundaneizacion.

La desmundaneizacion recae indirectamente sobre el fundamento onto-
logico que sea para el ser-a-la-vista el ser-a-la-mano:

Zuhandensein ———————— Insichstehen (ser — en — sfi),
desmundificaciéon

si bien el Vorhandensein reflejaria mas claramente el proceso, en simpli-
ficada maniobra metodoldgica, al resistir en un ser ya contraido a presencia
mundana excusada de utilidad, caracter previamente abatido, sacrificado por
despragmatizacion:

Vorhandensein ———  Insichstehen.
desmundificacion

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



76 VICENTE LrLamas Roig

Coseidad y ensidad dispensan al Zuhandensein de utilidad y mundici-
dad, respectivamente, es el ser-a-la-mano posicion ontologica primaria so-
bre la que se cierne la operatividad del Dasein.

3. Colapso fenomenologico del «ser-en-si»

La praxivision que reduce la naturaleza en su omnitud a espacio de
Zuhandenheit soterraria al ser, sobrellevando una ocultacion en vez de una
procesion del ente natural. Esta idea es el eje de la critica al contemporaneo
paradigma tecnologico y la concepcion instrumentalista de instancias intra-
mundanas en su generalidad, de suerte que la apriorizada denotacion ontolo-
gica de la apertura comprensiva del Dasein en su intencionalidad pragmati-
ca como Besorge es, en rigor, efecto subsecuente a la emergencia del canon
burgués de universalidad ante rem: preferencia de npa&ic a Oswpia, y con la
paulatina opacificacion del notimeno hasta el colapso irracional y postrera tro-
fizacion (voodpevov — 0éAnpa — tpoenua), prioridad de moinoig a mpa&ic.

Tras el hundimiento en la irracionalidad de una ciega pulsion vital, la
orfandad de noimeno desampara al Adyog, ahora a merced de la téyvn, im-
perante, al cabo, una vision técnica de los entes intramundanos que agota al
cogito enajenado en intencionalidad ergdnica, disipada bajo el velo de coti-
dianeidad que cubre al mundo circundante. En el ser-en-el-mundo acecha el
peligro para el Dasein de una absorcion atematica y circunspectiva en las
remisiones constitutivas del Zuhandensein®. La técnica fagocita al Adyoc,
imponiéndose una comprension utilitaria del ente como /o a-la-mano (l6gos
subordinado a la téchne o acreedor de su signo en la experiencia ordinaria
del mundo).

La dual polaridad de la yacencia (ob-yacere / sub-yacere) insta a una sin-
tesis ultima, reconduccion onto-gnoseoldgica de objeto a sujeto, cediendo
a la tension Da-sein / Zuhanden-sein como dispares posiciones del /n-der-
Welt-Sein (mundaneidad para la Existenz, agente de Besorge / mundifor-
midad del util). La intramundaneidad traduce la pertenencia al mundo del
util, remanente en su despragmatizado estar-ahi como Vorhanden-sein se

40

Heidegger, Ser y Tiempo (1997), 83: «Ser-en-el-mundo [...] quiere decir: absorberse
atematica y circunspectivamente en las remisiones constitutivas del estar a la mano del todo
de los utiles. La ocupacion es, en cada caso [...] sobre la base de una familiaridad con el
mundo. En esta familiaridad, el Dasein puede perderse en las cosas que comparecen dentro
del mundo y ser absorbido por ellas».

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 77

inscribe en el mundo; Zuhanden- o Vorhanden- serian indicadores ontologi-
cos diferenciales de mundicidad o disposicion a la Besorge y a la compren-
sidn por el ser-ahi, radicalmente distinto a ellos, pues no es ente en pasiva
circunscripciéon mundana, sino en activa posicion de ocupaciéon que concita
circunmundaneidad, no mundiformidad. La circunscripcion mundana de los
utiles se conjuga con la circunspeccion curativa del Dasein: ser-en-el-mun-
do es determinacion existenciaria del Da-sein, subyacencia -consecuente al
estado de yecto- por prioridad ontico-ontoldgica a toda positivacion de ente
(para el Da-sein, el dominio de remisiones es inclusivo Umwelt); estar-en-
el-mundo (Zuhanden-/Vorhandensein) desafia la praxivision del Da-sein, y
la ensidad subsume en la mundiformidad del estar-ahi, no en la mundanei-
dad del ser-ahi (apta para el no Da-sein, anclado a la trama de remisiones
que cartografia el Intrawelt).

La reduccion técnica del mundo a espacio de utilidad o ambito de ocu-
pacion sin intromision de valores de ascendencia nouménica en esa apa-
rente objetividad vela la mas espuria faz ontica del ente no-Dasein (el mas
pronunciado avance hacia el Seinsvergessenheit), su ser-en-si-mismo: sus-
pendida la mundicidad, el asiento «mundo» de su dntico «estar-en», el ser
queda estancado en su ensidad; no-ser-en-el-mundo por delecion ontoldgica
de Zeug-sein, drastica despragmatizacion o depuracion del Sein de referen-
ciales nexos intramundanos (Zuhanden- / Vorhanden-) deja ensimismado
al ente, notable divergencia del Dasein, que no podria ser en-si-mismo por
el Zu-sein diferencial que le dinamiza vitalmente, sino si mismo, o dejar de
tener que serlo en todo momento al no-ser-ya-en-el-mundo, redimido por
la muerte. Ni ensidad, ni mundiformidad conciernen conformativamente al
Dasein, este es ‘esencialmente’ (mds incisivo: pre-ontoloégicamente) en-el-
mundo (mundo: intrinseco existenciario estructural; el hombre no es Sein,
sino Da-sein, el «ahi» le es consustancial), no en-si-mismo (es in-der Welt,
no an-sich: la cosa puede estar «en-si-mismay, o «ahi», visible), o solo cesa
de ser-ahi abismado en la muerte (que si podria arrastrarle al inerte en-si por
desposesion de existenciario vital mundaneidad, reduciéndolo a inanimada
y corrupta corporeidad-Vorhanden).

La construccion técnica del mundo conlleva una obstruccion voluntaria
del «camino hacia lo abierto» (presencia del ser en su verdad). El hombre,
«funcionario de la técnica»*!, en vez de «pastor del ser», representador y
productor, se convierte a si mismo en recurso, traicionado por su propia
actividad dominadora. Y el reencuentro con el ser pasa por el hallazgo trans-

4 Heidegger, Ser y Tiempo (1997), 218.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



78 VICENTE LrLamas Roig

cendental de la ensidad en la despragmatizacion y abstraccion de presencia,
mas alla de indumentos ontoldgicos, en curso a su desnuda raiz ontica, aun-
que el filosofo de Mess no lo advierta explicitamente, mas preocupado por
la «muerte de la esencia» humana y la conjura de las amenazas a los cauces
de una voluntad atareada en la «liberacion, transformacion, acumulacion y
direccion pacificas de las energias naturales»*.

La critica a la hipertrofia técnica no tiene en su obra un nitido sentido éti-
co, se trata mas bien de una reflexion ontologica, pero si, como defiende en
Carta sobre el humanismo, la ontologia es una ética original y el problema
de la reduccion técnica de la cosmovision guarda estrecha relacion con el
ser del hombre, es el redescubrimento de la ensidad ¢l canal hacia la inde-
pendencia del logos respecto a la téchne: cuantas cosas -lamenta Borges-
sobreviviran a nuestro olvido, al desuso, a la inapariencia, sin saber nunca
que nos hemos ido, aun cuando no formen un mundo en completa ausencia
de Dasein, ciegas y extraniamente sigilosas monadas, quiza aleph cada una
en su ensidad; mosaico sustancial de microscosmicos atomos metafisicos
sin mutuas influencias, cada uno en si mismo un universo entero o su reflejo.

(Como franquear la ensidad mediante analisis fenomenologico?

El rechazo de la problematica dualidad cartesiana sujeto - objeto y la
epojé transcendental no invalida la exigencia de comprension de la verdad
como rectitud (Richtigkeit: ;nostalgia de la rectitudo rei que solventaria la
adecuacion intellectus ad rem?), no simple Ereignis, acontecimiento o trans-
cendencia existente*. El conocimiento tedrico (ocuparse-de no praxivisivo)
atiende a un modo deficiente de ser-en-el-mundo, y en esa prescrita linea (la
nuda percepcion de lo a-la-vista seria forma deficitaria de praxis: «todo ori-
ginarse es, en el campo ontologico, degeneracion»**), Heidegger tratara de
superar la actitud tedrica que inaugura la epojé husserliana: la estratificacion
ontolégica del mundo y su arquitectura disfuncional a partir del eidos*. Ser-
a-la-vista no es indicacion ontologica basal que adhiera sucesivos «predica-

42

Heidegger, Ser y Tiempo, 219.
Otto Poggeler, «Zeit und Sein bei Heidegger», en Zeit und Zeitlichkeit bei Husserl
und Heidegger. Phidnomenologische Forschungen 14 (Hamburg: Felix Meiner, 1983), 161-
162.

4 Heidegger, Sein und Zeit (1953), 334

4 Martin Heidegger, «Anmerkungen zu Karl Jaspers Psychologie der Weltanschaungeny,
en Wegmarken (1916-1961), GA 9 (Frankfurt am Main: Klostermann, 1976), 35; Logik. Die
Frage nach der Wahrheit, GA 21 (Frankfurt am Main: Klostermann, 1976), 144 ss.

43

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 79

dos de valor» (Wertprddikate), sino pre-manifestacion del ser-en-el-mundo
en el respeto (Riicksicht) y la autotransparencia (Durchsichtigkeit). Ser-a-
la-mano / ser-a-la-vista no son dos categorias de ser intramundano, el paso
del ocuparse-de praxivisivo al despragmatizado prodiga facetas multiples
del ente mundiforme segtin las propias claves perceptivas del Dasein.

En Das Dinge, el Dasein se aparta en su in-tendere de la positiva opor-
tunidad fenomenologica del util como Zuhandenheit para apostar por el
«estar-ahi», procediendo segiin reglas genéricas de representacion objeti-
vante. El estatus de Vorhandensein amortiza diversos grados de desmun-
daneizacion mediante los cuales el Dasein afronta al ente justamente como
cosa que «esta-ahi», aun cuando el cardcter de cosa (Das Dinghafte) no
se base en su «ser-objeto-representado» ni pueda dilucidarse a partir de la
objetividad (Gegenstdndlichkeit)*. La recta fenomenologia de la cosa no se
sostiene en la ontologia de la produccion, como pudieran pretender la filo-
sofia platdnica («lo-presente» / Anwesendes seria objeto del producir: fruto
del obrar técnico del Dasein, se opondria a éste como producto-Herstand,
no tanto como objeto - Gegenstand)*’ o la dialéctica materialista. Tampoco
la ciencia proporciona una adecuada visual fenomenolodgica por la inherente
Vernichtung - aniquilacion del cardcter de cosa en favor de la realizacion
objetivante que oficia. En la objetivacion cientifica, las cosas permane-
cen olvidadas (vergessen), no salen a la luz por medio del lenguaje (zum
Vorschein kommem ... zur Sprache kommem), no se muestran, yacen veladas
(verborgen), sepultadas en la inhdspita opacidad del mundo.

Das Dinghafter alude a la condicién de «en-si» de la cosa en la que es-
triba su funcion de 1til (estructura ontologica de remision): en su utilidad,
la cosa es algo «en-si» o que «esta-en-si»; el «estar-en-si» (Insichstehen)
atafie a la cosa, investida de autonomia entitativa, caso independiente
(Selbststinddiges). Dicha funcion describiria fenomenoldgicamente el ca-
rdcter de cosa de un ente, pero la desmundaneizacion que allana el tran-
sito al Vorhandenheit (y en el «estar-ahi» el ente manifiesta su cardcter de
cosa) afecta al propio Dasein como ser (ya)-en-el-mundo, de suerte que la
finalidad-utilidad del ente, haciendo comparecer un cierto caracter de «no-
ser-a-la-mano», no abocaria ahora a una manipuladora instancia antropolo-
gica (Dasein) que, asignando fines, despeje el espacio de sentido dentro del
cual el ente adquiera pleno significado como util, antes bien, lo haria a una
negatividad constitutiva del mismo «estar-en-si», marginada del dominio

% Heidegger, Vortrage und Aufsdtze, 159.
47 Heidegger, Vortrage und Aufsdtze, 160.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



80 VICENTE LrLamas Roig

pragmatico de sentido, que so6lo un giro atencional del enfoque fenomeno-
logico puede alumbrar: die Leere, el vacio, nada no corruptora, transferente
del caracter de cosa®®.

El «ser-en-si» palidece, la inespacial e intemporal dimension Ontica en
su arquetipico vigor no dianoético se transfigura en ens rationis (s6lo un
fantasma trans-intelectivo de razon podria sustraerse al espacio-tiempo de
despliegue fenoménico del ser en su inteligibilidad), para acabar cediendo
al «estar-en-si», definido como tal por una negacion constitutiva, relegado
a la coseidad, excluido del espacio de remision ontoldgica y significacion:
la més intima condicion de ser del util en el contexto circunmundano del
Dasein descansa sobre una negatividad. La nada, expresion de vacio onto-
logico, anida en el seno del ser, el cardcter de cosa no interpela a una exis-
tencia fuera de la cosa misma, conduce a una genética negatividad en la que
desemboca la cadena de remisiones que parten del atil. La nada desborda la
inviable regresion desde el lienzo relacional que da cobertura ontologica al
Zuhandensein de la cosa usual-Zeugding a algo que no sea su estar-en-si-
misma por abolicion de remisiones al Dasein. El Vorhanden-sein (estar-ahi)
cede al Insichstehen (estar-en-si-misma).

Mas alla del ser-util o ser-a-la-mano del ente ordenado al Dasein (sem-
blanza fenomenoldgica positiva del en-si), resta la permanencia clausurada
en el vacio ontologico que reporta el cardcter de cosa como algo indepen-
diente de aquel, no-salirse-de-si por desenlace mundano (faz fenomenolo-
gica negativa). La nada transluce ausencia de referencia al Worumwillen
del Dasein como Ex-sistenz, a su ser comprensor, pero también, en registro
positivo, imputa a la ensidad como donacion (Geschenk) a si del ente en su
Dinghafte: el ente «toma y retiene» la vacuidad ontoldgica en su cardcter
de cosa®. El vacio se insinta en la remision ontoldgica que funda la utili-

48

Heidegger, Véortrage und Aufsdtze, 161.

En el ambito académico, el pasaje de la jarra con el que Heidegger ilustrara en Das
Ding la posicion «en-si» de la cosa en aras de la concepcion del mundo como cuadratura
(Geviert) es tan célebre como pueda serlo en circulos literarios el episodio de las magdale-
nas y el té de la primera entrega de En busca del tiempo perdido (Por el camino de Swann)
en el que una percepcion sensorial suscita la evocacion de un acontecimiento delicioso que
vuelve inofensivos a los desastres e indiferentes a las vicisitudes vitales, o la satira anti-
orteguiana del conferenciante y su manzana que urdiera Martin Santos en Tiempo de silencio.
Heidegger, Vortrage und Aufsdtze, 161-164: «El caracter de cosa de la jarra se basa en que
ella sea un recipiente. Nos percatamos del apresar (fassen) del recipiente cuando llenamos la
jarra [...] El vacio es lo que apresa del recipiente. El vacio, esta nada en la jarra, es aquello que
es la jarra en tanto recipiente que apresa [...] Vaciar la jarra es donar. En el donar del liquido

49

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 81

dad del ente como Zuhandensein, pero en tanto que ruptura de lazos con
el Dasein, la anulacion de referencia a €l por aféresis mundana debe ser
asumida constitutivo del estar-en-si-mismo que la cosifica (ya no un estar-
ahi, expuesto al Dasein en su circunspeccion, sino un estar-en-si-misma),
con el metaforico desalojo del espacio remisivo se pierde el «ahi» de la
estancia sin otro auxilio al «estar» que su mismo ser reificado (estar-en-su-
mismo-ser): el ser-en-si del ente, su cardcter de cosa, es auto-dotacion. La
cosa se redefine (a)fenomenologicamente en su vaciedad constitutiva, ya no
simplemente algo (in)surgente por exahuciéon mundana, sino aquello que
se dona a si mismo sin relacion a la proyectiva comprension (entwerfendes
Verstehen) del Dasein, una renovada lectura de la epojé fenomenologica: la
via de progreso de la cosa al mundo no entrafia ahora una omision de éste,
sino su ampliacion - cuadratura. Concebida la donacion a si del ente como
verdadero en-si, la cuadratura se erige en concepto detonante de la seman-
tica de las cosas.

La estructura ontoldgica se torna estructura semantica a través de la fi-
gura de la Geviert, no radicada ya en el espectro remisional (en ultimo tér-
mino, en el Worumwillen del Dasein involucrado en ella), sino en la gratui-
dad constitutiva (los ejes de la Geviert encuadrarian un sistema relacional
asistente de la cosa en su ser-en-si-misma por auto-prestacion de en-si). La
significatividad de la cosa pasa a ser la gratuidad de su en-si expresado en la
nada. El rasgo conformante de la temporalidad del Dasein en Sein und Zeit
se transpone en Das Ding a los entes™. La detraccion del apoyo «mundo» al
«ser-en» de la cosa que la disponga como ser-ahi la deja suspendida en un
vacuum (retirada de auspicio ontoldgico en el que ser util o visible para un
Dasein) que Gnicamente le permite sostenerse (no ontologicamente) en-si
(ser en trance de nihil ontologicum, sin poder-salir-de-si-misma: Insichheit).

Recapitulacion: una primera fase de desmundaneizacion desmarca al
util de las modalidades de la ocupacion (llamatividad, ...), no-anunciarse
sugiere un primario estadio de coseidad que plasma la transicion del ser-
a-la-mano al neutro ser (estar)-ahi (# ser-ahi que depara la Ex-sistenz,
optando por matizarlo como «estar»). Persiste ain el «ahi», nexo residual
entre Vorhandensein y Dasein, en demanda de un grado mas acusado de
desmundaneizacion. La criba de la totalidad de remisiones que traban por

se esencia el apresar del recipiente. El apresar necesita del vacio como de lo que apresa. La
esencia del vacio que apresa esta en el donar».

50 Andrew J. Mitchell, The Fourhold: Reading the late Heidegger (Evanston:
Northwestern University Press, 2015), 14-18.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



82 VICENTE LrLamas Roig

histogénesis la circunmundaneidad del ser en su proyeccion comprensiva
como FEXxistenz hace fracasar al «Welt» del «in-der-Welt» implicito en la
Vorhandenheit. Al desprenderse de esa tltima referencia al Dasein, tras la
despragmatizacion que quebranta el habito de ttil declarando pasiva posi-
cion de cosa, lo ente queda atrapado en el vacio ontologico de su implosiva
ensidad, sustraido al delimitado espacio de vida factica de un Dasein (no-
ser-ahi denuncia la exclusion del campo de experiencia visiva, no-ser-a-
la-vista: Unvorhandenheit), mas ese desahucio ontoldgico por rescision de
utilidad y visibilidad no diluye por entero al ser, antes bien, lo arroja a la
nada fenomenoldgica que sanciona una negacion constitutiva para €él: dis-
criminado del ambito pragmatico en que despliega su utilidad y visibilidad,
se repliega en su mismidad, un no salirse de si mismo al encuentro de (salir-
de-si implica mundaneizacion, ser-en-el-mundo: estar-ahi, disponible para
un Dasein, cuando menos, en posicion de Vorhanden-sein concomitante a
las modalidades de ocupacion), indehiscente ser-en-si-misma (Insichstehen)
que la cosa se grava a si. La negatividad constitutiva es auto-dotacion de en-
si del ente que lo retrae con hermética aura de cosa imperceptible (el ente se
dona gratuitamente a si su ensidad adquiriendo cardcter de cosa, saldo de
abstrusa Dinglichkeit con subrepcion de Unvorhandenheit)®'.

Zuhandenheit (caracter de ser — a — la — mano) —
12 desmundaneizaciéon

no—anunciarse—pragmaticamente

Unzuhandenheit (Vorhandenheit (caracter de estar /ser — ahi) PYY Pre—

no-salir—de—si

Insichstehen (cardcter de ser/estar — en si)

Zuhandenheit y Vorhandenheit no son ocasiones disociadas del ser in-
tramundano, diseccionado en capas constitutivas (menos aun, estratos for-
males de ser, lineas espectrales de resolucion no metafisica de la realidad),
sino diversos grados de mundiformidad o dispares texturas ontologicas del

U Zuhanden-sein, ser-a-la-mano en total remision al pre-ontologico Dasein — no-

anunciarse en una modalidad de ocupacion (primer estadio de despragmatizacion del ser o
de cosificacion en curso al ser (estar)-en-si que otorga depurado caracter de cosa), brotando
el Vorhanden-sein, despojado ser (estar)-ahi. Una radical desmundaneizacion ulterior del
ente que rehusa la connotacion visiva vestigial del ahi para el Dasein lo sumiria en la opaci-
dad fenomenoldgica de la ensidad. No-salir-de-si por impugnacion de relacion al Dasein (no-
anunciarse en modo alguno de repercusion) comporta pleno estar o ser-en-si-misma («ser-
en» no encuentra apoyo remisivo externo, revirtiendo sobre el mismo Sein): Insichstehen.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 83

ser-en-el-mundo frente al ser-ahi existencial, solicitas de una actitud distinta
de éste para su rescate. La ensidad, en contraste, es sintomatica de margina-
lidad-exterioridad mundana.

La naturaleza es indiferente a nuestra mirada, no es moral ni amoral en su
interno dinamismo, displicente ante claves geométricas de ocupacion, la en-
sidad seria el valor limite de esa indiferencia. El limite del heterogéneo haz
de determinaciones ontologicas (n— o) dejaria a la cosa sensible «fuera del
mundo», clausurada en si. Salir-de-si significa exponerse al Dasein como
ser-en-el-mundo, someterse a la preeminencia ontica de la pregunta por el
ser: la estructura ontica del Dasein encierra en si la determinacion de una
comprension pre-ontologica del ser, pero también la apertura intencional
al ser no anticipativo de Zuhandenheit. Ser-en-si se opondria a ser-en-el-
mundo como posicion onto-fenomenologicamente nulificada (no-ser-en-el-
mundo = nihil ontologicum) que escapa a la interpelacion del Dasein. La
negacion del «en-si» propio por el Dasein como ser-por-si ahuyenta de la
conciencia a la nada que Sartre convertira en operador dialéctico «irreali-
zantey de asilo a la alteridad por precedencia de la existencia a la esencia
en la «inutil pasion» que sea el hombre, no tanto en categoria reificada por
coincidencia de esencia y existencia en objetos no conscientes.

Conclusion

Ser y Tiempo es eminentemente una propuesta de ontologia del uso (on-
tologia Bauhaus) que apologiza la praxis manual como expresion existen-
cial del Dasein en la que la forma sigue a la funcion y el caracter utilitario
del ente que le sale al encuentro es «adquisicion esencial»: los entes serian
piezas usuales en la arquitectura del mundo que obedecen a un propdsito
global, y la obra total (Gesamtwerk)¥, en la que confluyen funcionalmente
profusion de seres-a-la-mano como nudos de una red sistémica de remi-
siones, es el fin ultimo de una praxivision (no una confidente cosmovision
tedrica en la linea de la onto-teologia), reflejando los materiales en ella la
verdadera naturaleza objetiva (la obra no se explica en si misma, sino en su
construccion, de ahi que la utilidad inhiba a la disforme ensidad, envolvién-

2 La obra (de arte) integral que propugna la Bauhaus (Gesamtkunstwerk, presumible

préstamo wagneriano que la Secesion vienesa convirtiera en objetivo estético) es el fin de
una ontologia pragmatica volcada en una figura dnticamente sefialada en su anticipacion a los
demas entes por primacia como EXxistenz.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



84 VICENTE LrLamas Roig

dola, ningln elemento escondido por rudimentario que fuere). Aun la mas
inspirada experiencia del mundo se apoya en la técnica, y ésta exige una
economia de recursos redundantes en la eficacia productiva.

El arquitecto, edificador del mundo (Weltbildend), contrapunto a la «po-
breza de mundo» (Weltarmut) que aqueja al animal (limitada penetrabilidad
frustrante del acceso), es el agente - custodio del ser, puente entre éste y
lo-ente, la resolucion (Entschlossenheit), modo propio de ser-si-mismo, no
cercena su vinculo con el mundo, aislandolo como un yo que flotase en el
vacio, antes bien, la apertura denota su mundaneidad: la resolucion lleva al
si-mismo a cuidarse de lo-a-la-mano, impeliéndole a un co-estar solicito
con los otros. La analitica existencial, como el esquema procedimental de
la Bauhaus, esclarece la mundiformidad del itil en su uso, sin interrogacion
sobre la génesis o la esencia del objeto técnico, concurrente en una dinamica
de referencias o intencionalidades pragmaticas que apuntan a finalistas ejer-
cicios de equilibrada geometria, elegantes, no siempre libres de ornamentos
ni reticentes a la concavidad, aunque cuadratura y cubo sean principales
patrones de orden por replicacion, cualidad orgénica en construcciones mo-
dulares. Convulsos elementos de unidad frente a la serena y limpia verticali-
dad de la onto-teologia goética, la asfixiante danza de accesorias sobreformas
del barroco o el acento neoclasico en sofisticadas simetrias que persiguen la
idealizacion.

La mundicidad del ser-a-la-mano cristaliza en el aparato de referencias
(determinaciones ontologico-categoriales del util en cuanto tal), y el «en-si»
de las cosas inmediatas comparece en la ocupacion que hace uso de ellas sin
advertirlas expresamente. El «para-qué» seria constante de remision arti-
cular de la funcionalidad en si misma, configurado el mundo como sistema
reticular en el que disefo (plan de construccion) y situacidon convergen en un
espectro de posibilidades de concrecion: el plan de construccion de la ma-
quina cierra un ordenamiento previo de partes estructurales en marcha con
decisivo papel del disefio, mientras que en el plan de accion destaca el arte-
facto ya pre-disefiado, por ser el curso autonomo de la estructura ajustada a
movimientos precisos, no su complejidad, lo que define la esencia funcional
del util. El horizonte ultimo de remision de los utensilios habra de ser el mis-
mo existir, «aquel que, al realizarse como el poder ser (Seinkonnen) que este
ha resuelto ser, ya ha abierto la referencialidad del mundo para habitarla»™.

El mundo, la gran mdquina a habitar, estereologia maquinal Dom-Ino
de Le Corbusier (casas Citrohan: soporte independiente con circulacion ex-

53 Heidegger, Sein und Zeit, 170.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 85

terna a la matriz tridimensional, planta libre y planos verticales aliviados de
carga estructural) frente a la catedral medieval (tradicionalismo de William
Morris), sindptica modulacion de contenidos pragmaticos, dinamismo vi-
sual (praxivision pre-teorica), entidades plasticas autdrquicas con juegos
de contraste y genética adaptada del espacio ocupacional que promete una
dimension inesperada: el uso, vehiculo de satisfaccion de la cotidianeidad
del Dasein. La dodecafonia, sustitucion de la fuerza estructural del tono en
la escala cromatica por la atonalidad, un ordenamiento practico uniformiza-
dor’ contra la jerarquia tonal de la salmodia onto-teoldgica.

La méquina no es un organismo incompleto (idea que Heidegger atri-
buye a von Uexkiil® y desatiende la apertura al mundo mediante la accion
técnica), el util participa de la estructura fundamental del Dasein, no es sub-
sidiario a lo organico. El organismo es, entonces, punto de partida en la
indagacion del estatuto ontologico de los utiles, (6rgano y artefacto com-
parten el «ser-para», incoativo de un quehacer humano inicamente en el
segundo), sin que estos devengan en metaforico recurso explicativo de lo
orgénico, relativo el «ser-para» del 6rgano a un individuo y subordinada su
funcionalidad a la capacidad del organismo al que pertenezca (no se halla
en disposicion al acto utilitario, presta un servicio prolongado), a diferencia
del utensilio, no fundido con su agente o agregado incondicionadamente
a ¢l (la oscura amenaza de la téchne, la transhumanizacién, incorporacion
sustancial - organica del accesorio util por el animal tripedo: i éotv & piov
EYov VNV TeTpamovy Kol dimovv Kal Tpimovy yivetat).

3 La concepcion sistémica del mundo como reticulo de remisiones practicas que solo

admite la escision individualizante del ser-a-/a-vista por descontextualizacion mundana con-
cierta con el régimen de igualdad de notas comprendidas en una octava por eliminacion de
la ténica en torno a la que se ordenarian el resto de sonidos. El sistema tonal, regulador de
las relaciones entre notas de una escala, esta organizado alrededor de una nota ténica de la
que reniega el dodecafonismo, evitando el énfasis en ella, la repeticiéon de ningtin sonido
nuclear, hasta el desarrollo de los demas tonos. La libre atonalidad precedente adoptaba un
«elemento integrador, una minuscula célula intervalica» en expansion, transformada como
fila de tonos «en la que las notas individuales pueden funcionar como elementos pivotantes,
permitiendo enunciados superpuestos de una célula basica o el enlace de dos o mas células
basicas» (George Perle, Serial Composition and Atonality: An Introduction to the Music of
Schoenberg, Berg, and Webern (Berkeley: University of California Press, 1977), 9-10].

3 Jakob von Uexkiill, Ideas para una concepcion bioldgica del mundo (Madrid: Espasa
Calpe, 1934), 131ss. El filosofo baltico que acufiara el término Umwelt, concebido como cir-
culo funcional organizado en eslabones bioldgicos, cooperantes en cada organismo sistemas
efector y receptor.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



86 VICENTE LrLamas Roig

A veces, las lineas en continua evolucién del mundo (el mundo entero
una Bauhaus), los furiosos trazos de carbonilla, gruesas y tramposas rayas
que se cruzan en una entrega sin fe, dibujan la guerra. Es el mapa analitico
de una procelosa quietud, una nueva forma de convivencia y una innova-
da estética ontologica que abarca todos los ambitos de la escena cotidiana,
aspirando al espacio total, la linde sin barreras, mas alla de los recortados
espacios domésticos, el estilo marcs de la vivienda social en el ligubre lapso
de la Republica de Weimar.

El fenomendlogo es un artesano enaltecido que aboga por la disolucion
de la frontera entre arte y oficio, la analitica existencial se torna una especie
de marxismo cientifico. Y aunque los iconos de la racionalidad que alimen-
taran la paraddjica «utopia posible» de Gropius pugnaron con los mons-
truosos proyectos del arquitecto del diablo, la topografia del horror y sus
«bodrios grandilocuentes» al servicio del mito de Germania (calificacion de
Franz Ehrlich), Ser y Tiempo (1927), impulsor del espiritu Bauhaus en su
explosiva etapa post-racionalista de Dessau (1925-1929), inmediatamente
anterior a la direccion de Mies van der Rohe, no puede evitar incurrir en
regiones pantanosas con grandes puertas de hierro sostenidas por colum-
nas de piedra ristica que proponen una caligrafia ruinosa del absoluto, por-
que, como sucediera con algunos disefios del propio Ehrlich, las camaras y
crematorios concebidos por Fritz Ertl o siniestros logos de Herbert Bayer,
algunos credos deformados de Ser y Tiempo acabaron cumpliendo atroces
designios ... La ocupacion del mundo por el Dasein, el ‘trabajo liberador’, se
parece, en los angulos mas azotados por la noche rota y su alud de cristales
yiddish (umbrales cegados del aleph), a la penumbra de Buchenwald.

Bibliografia

Aristoteles. Etica Nicomaquea. Madrid: Centro de Estudios Politicos y
Constitucionales, 1999.

Derrida, Jacques. De !’esprit. Heidegger et la question. Paris: Galilée, 1987.

Gadamer, Hans-Georg. «Die phénomenologische Bewegungy.
Philosophische Rundschau 11 /1 (1963): 1-45.

Heidegger, Martin. Die Grundprobleme der Phdnomenologie,
Gesamtausgabe (GA) 24. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1975.

Heidegger, Martin. «Brief iiber den Humanismusy». En Wegmarken, 313-
364, GA 9. Frankfurt am Main: Klostermann, 1976.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



Die Kehre: Ontologia Bauhaus o re-creacion utilitarista del mundo en Ser y Tiempo 87

Heidegger, Martin. Logik. Die Frage nach der Wahrheit, GA 21. Frankfurt
am Main: Klostermann, 1976.

Heidegger, Martin. Sein und Zeit, GA 2, Frankfurt am Main: Klostermann,
1977.

Heidegger, Martin. Kant und das Problem der Metaphysik, GA 3.
Frankfurt am Main: Klostermann, 1991.

Heidegger, Martin. Ser y Tiempo. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria, 1997,

Heidegger, Martin. Vértrage und Aufsdtze. Stuttgart: Klett-Cotta, 2004
[GA 7, Frankfurt am Main: Klostermann, 2000].

Herrmann, Friedrich-Wilhelm von. Subjekt und Dasein. Interpretationen
zu «Sein und Zeity. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1974,

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filoso-
fia fenomenologica. México: Fondo de Cultura Economica, 1949.

Llamas, Vicente. «La diaspora anti-metafisica: epigonos del vooouevov
y fisionomia del Terror». Carthaginensia 39 / 76 (2023): 557-593.

Mitchell, Andrew. The Fourhold: Reading the late Heidegger. Evanston
(Illinois): Northwestern University Press, 2015.

Perle, Georg. Serial Composition and Atonality: An Introduction to the
Music of Schoenberg, Berg, and Webern. Berkeley: University of California
Press, 1977.

Poggeler, Otto. «Heideggers Neubestimmung des Phdnomenbegriffsy.
Phdnomenologische Forschungen 9 (1980): 124-162.

Poggeler, Otto. «Zeit und Sein bei Heidegger». En Zeit und Zeitlichkeit
bei Husserl und Heidegger. Phinomenologische Forschungen 14 (1983):
152-191.

Tugendhat, Ernst. Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger.
Berlin: De Gruyter, 1967.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, N° 81, 2026 — 53-87. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012



RESENAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los anos
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teologia de la experiencia
de Dios (RSV) 302-303; Diaz, Carlos - Grande Sanchez, Pedro
José, Antropologia filosofica. El personalismo comunitario (BPA)
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua.
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf,
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)
312-313; Martinez Fresneda, Francisco, Jesus de Nazaret y
Francisco de Asis (RSV) 303-304; Morla Asensio, Victor, Los
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traduccion con notas
filologicas (RSV) 300-301; Pérez Fernandez, Miguel, Traducciones
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas
espirituales. Illuminada Bembo. Espejo de Iluminacion (RSV)
313-314; Vilas Boas, Susana y Marin Mena, Tomas (coords.),
Teologia Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306;
Wozna, Antonina, Mary Dalys (1928-2010) Theological Method
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina
y Martinez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologias
teologicas feministas. Cartografias de una diversidad (BPA) 314-316;
Zizioulas, loannis, Teologia en perspectiva escatologica. El futuro
siempre presente (RSV) 308-309.



INSTITUTO TEOLOGICO DE MURCIA OFM
Servicio de Publicaciones






