
Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Carth XLII/81 Enero-Junio (2026) 35-52

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema 
espiritual

On ecotopia as an (e)utopia of a spiritual ecosystem 

José Pedro Lopes Angélico

Faculdade de Teologia
Universidade Católica Portuguesa

jangelico@ucp.pt
Orcid: 0000-0003-0170-8054

Recibido 4 de noviembre de 2024 / Aprobado 28 de febrero de 2025

Resumen: El presente artículo pretende reflexionar sobre la utopía, la distopía y 
la ecotopía en perspectiva teológica. La noción de utopía puede ser entendida como 
una búsqueda de una vida mejor, mientras que la distopía o bien significa la distor-
sión de aquella o su misma negación. Por su parte, la ecotopía puede ser entendida 
como una visión de una sociedad y de un futuro ecológicamente sostenibles. El 
artículo subraya la importancia de no despreciar la utopía, una vez que la esperanza 
y el deseo de un futuro mejor son lo más propio de lo humano. En cambio, defiende 
que lo que hay que combatir son las distopías. Por fin, defiende que la noción molt-
manniana de “ecosistema espiritual” y la categoría escatológica de la esperanza son 
los fundamentos éticos de una praxis ecológica verdaderamente cristiana.

Palabras clave: Utopía; Distopía; Ecotopía; Eutopía; Ecosistema Espiritual.

Abstract: This article aims to reflect on utopia, dystopia and ecotopia in a theo-
logical perspective. The notion of utopia could be understood as a search for a better 
life, while dystopia either means the distortion of utopia or its negation. Ecotopia, 
on the other hand, could be understood as a vision of an ecologically sustainable 
society and future. This article stresses the importance of not despising utopia, once 
that hope and yearning for a better future are what is most human. Instead, it argues 
that it is dystopias that must be fought. Finally, it argues that the Moltmannian no-
tion of the “spiritual ecosystem” as well as the eschatological category of hope are 
the ethical foundations of a truly Christian ecological praxis.

Keywords: Utopia; Dystopia; Ecotopia; Eutopia; Spiritual Ecosystem.

mailto:jangelico@ucp.pt


36 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Introducción

Serán vecinos el lobo y el cordero,
y el leopardo se echará con el cabrito;

el novillo y el cachorro pacerán juntos,
y un niño pequeño será su pastor (Is 11, 6)

Sabemos bien que no siempre las palabras resuenan de la mejor forma. 
Problemas de acústica, podríamos decirlo. La calidad de la madera y de las 
cuerdas, pero también la exacta tensión que las tiende entre el puente y el 
clavijero son condiciones necesarias para la nitidez sonora de una guitarra. 
Será aún necesario tener en cuenta las uñas, la maestría de la técnica y el 
arte, que ya no es mera technê, para que nazca música. Factores ambienta-
les, como el calor, el frio o la humedad también condicionarán la potencia-
lidad de los materiales, que, por su parte, limitarán o potenciarán la buena 
ejecución del intérprete. Así con un instrumento musical, así también con 
las palabras. 

La utopía, igual que todo su campo semántico, se encuentra permanen-
temente amenazada por la distorsión, bien sea a causa de la baja calidad de 
los materiales en los que resuena, bien sea por las condiciones ambientales 
que pueden empequeñecer aún más la hipotética baja calidad de los ma-
teriales. Ahora bien, en cuanto palabra, es decir, instrumento de lenguaje 
y comunicación, la utopía reclama una caja de resonancia que la pueda 
decir nítida, sin distorsión. Y una tal caja de resonancia solo puede ser la 
crítica, que permite la distinción y la salvaguarda de su transustanciación 
ideológica peligrosa.

Esa “literatura repugnante [que] es rica en enseñanzas”, diría Emil Cioran, 
es aun así expresión de la posibilidad de un no “estancamiento total”1:

Desde el principio se distingue el papel (fecundo o funesto, no importa) que 
desempeña, en el origen de los acontecimientos, no la felicidad, sino la idea 
de felicidad, idea que explica por qué, ya que la edad de hierro es coextensi-
va de la historia, cada época se dedica a divagar sobre la edad de oro. Si se 
pusiera fin a tales divagaciones, sobrevendría un estancamiento total. Sólo 
actuamos bajo la fascinación de lo imposible: esto significa que una sociedad 
incapaz de dar a luz una utopía y de abocarse a ella, está amenazada de escle-

1	 Emil Cioran, História e Utopia (Lisboa: Letras Livre, 2014), 99.



37Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

rosis y de ruina. La sensatez, a la que nada fascina, recomienda la felicidad 
dada, existente; el hombre la rechaza, y ese mero rechazo hace de él un ani-
mal histórico, es decir, un aficionado a la felicidad imaginada.2

El papel fecundo o desastroso de la utopía se concretaría en el manteni-
miento de la tensión que suscita o, por el contrario, en la colonización de la 
realidad por la idea, es decir, en su ideologización. Tal operación, común a 
distintas coordenadas políticas del siglo pasado, al forzar la realidad, no sólo 
convertía la utopía en su contrario, sino que a menudo significaba hipotecar 
su resurrección. Pronto se volvió peligrosa. Los sistemas de lenguaje tanto 
verbal como simbólico en los que tomó cuerpo, a fuerza de la voluntad, e 
ignorando la entropía de lo real, siempre, o casi siempre, la convirtieron en 
su propia negación. Forzar la localización de lo que no tiene lugar (u-topía) 
es la estrategia más eficaz para su distorsión. Así suele nacer la distopía, o la 
anti-utopía, casi siempre tomada por utopía, algo que puede convertirla en 
un concepto vacío o en un flatus vocis. 

Ahora bien, para que su significado pueda reverberar con claridad, cree-
mos que es necesario ubicarla en un marco crítico que evite la distorsión. 
Este artículo se propone reflexionar sobre la ecotopía como un horizonte de 
futuro, basada en una comprensión teológica de la esperanza, pero también 
de las relaciones entre el Dios cristiano y su creación. En este contexto, 
la noción moltmanniana de “ecosistema espiritual” ocupa un lugar central. 
Jürgen Moltmann, en Dios en la creación, introduce esta noción para descri-
bir la interconexión cosmoteándrica – para utilizar una expresión de Raimon 
Panikkar3. En la visión del teólogo alemán, el Espíritu de Dios es el princi-
pio originario y transformador de la realidad creada, premisa fundamental 
para una ecología teológica de horizonte escatológico. 

1. Utopía(s)

Desde la Antigüedad, la utopía se ha traducido de diferentes formas, pero 
ha sido fundamentalmente una expresión del deseo, profundamente huma-
no, de un mundo mejor. 

2	 Cioran, Historia e Utopia, 99.
3	 Cf. Raimon Panikkar, La intuición cosmoteándrica. Las tres dimensiones de la reali-

dad (Madrid: Editorial Trotta, 1999). 



38 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Las utopías no nacieron, como sabemos, con Tomás Moro4, aunque fue 
él quien sacó a la luz la palabra que vino a nombrar desde entonces – “La 
Utopía de Thomas More no es el primer texto utópico en la historia literária 
de Europa, sin embargo es el primero con este nombre”5 – no sólo un género 
literario, que a su manera inauguró, sino también para renombrar una forma 
de pensar el mundo. No entraremos en los pormenores del análisis de una 
obra que ha dado lugar a tantas traducciones cuantas hermenéuticas. No 
estamos obligados a hacerlo, ni tenemos la competencia académica para 
ello. Nos interesa, sin embargo, el modo como termina, y que determina de 
alguna manera su lectura: “muchísimas cosas hay en la terra de la utopía que 
yo gustaría de ver implementadas en nuestras ciudades, en toda su verdad y 
no solamente en expectativa”6.

El comentario de Aires Nascimento sobre este último párrafo, responsa-
ble de esta edición crítica y traducción, es precioso: “El sentido es evidente: 
ya implementadas y no solamente en deseo. La insatisfacción es una carac-
terística de la Utopía como realización humana.”7. Bajo esta luz, debemos 
afirmar, con Juan José Tamayo, que la utopía comenzó mucho antes:

Los viajes literarios y filosóficos por tierras utópicas comenzaron hace apro-
ximadamente tres mil años. A través de ellos, la humanidad ha intentado 
expresar su conciencia emancipatoria, sus aspiraciones, muchas veces re-
primidas por el sistema, a una vida mejor, tanto personal como colectiva, y 
sus luchas por liberarse de las múltiple esclavitudes – religiosas, políticas, 
económicas, culturales, morales, educativas – que han generado un plus de 
sufrimiento e infelicidad en muchos seres humanos a lo largo de la historia. 
Hegel comparaba la historia con el banco de carnicero, donde se han sacri-
ficado millones de vidas humanas. Y llevaba razón. Pero no es menos cierto 
que muchas de esas vidas sacrificadas lo han sido de personas que se rebela-
ron contra las condiciones inhumanas impuestas por el orden establecido y 
no aceptaron que se frenaran los anhelos de libertad ínsitos en la estructura 
interna de todos los seres humanos.8 

4	 Cf. Thomas Morus, Utopia, trad. de A. A. Nascimento (Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2016).

5	 José V. de Pina Martins, “Estudo Introdutório à Utopia Moriana”, introducción a 
Utopia, de Morus, 52. 

6	 Morus, Utopia, 673.
7	 Morus, Utopia, 673, n. 253.
8	 Juan José Tamayo, Invitación a la utopía. Estudio histórico para tiempos de crisis 

(Madrid: Editorial Trotta, 2012), 15.



39Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Tamayo opera un largo viaje in terram utopicam, convocando, en dos 
epígrafes, el núcleo fundamental de lo que puede entenderse por utopía(s). 
El primero, de Maria Luisa Berneri, es una especie de diagnóstico:

La nuestra es época de concesiones, de medidas a medias, del mal menor. 
Los visionarios son objeto de mofa o de desprecio, y los hombres «prácti-
cos» rigen nuestras vidas. Ya no buscamos soluciones radicales, sino meras 
reformas, los males de la sociedad; ya no tratamos de eliminar la guerra, sino 
de evitarla durante algunos años; ya no tratamos de eliminar el delito, sino 
que nos contentamos con reformas judiciales; ya no tratamos de extirpar el 
hambre crónica, sino de crear instituciones mundiales de caridad. En una 
época en que el ser humano está tan preocupado por lo práctico, lo posible de 
realización inmediata, constituiría sonable ejercicio volver la mirada hacia 
quienes soñaron utopía y realizaron su idea de perfección.9

Hay que recordar que este texto fue escrito probablemente en algún mo-
mento entre los años treinta y finales de los cuarenta, aunque se publicó pós-
tumamente (1962). Maria Luisa Berneri murió en 1949. El segundo epígra-
fe, de Oscar Wilde, nos sitúa en el centro de la inscripción antropológica del 
tema que nos ocupa: “Un mapa del mundo que no incluya Utopía no merece 
que se le eche un vistazo, una vez que deja fuera el único país en el que la 
Humanidad está siempre desembarcando. Y cuando la Humanidad desem-
barca allí y ve un país mejor, vuelve a navegar”10. A partir de ahí, Tamayo re-
flexiona sobre la utopía a lo largo de la historia, desde la Antigüedad Clásica 
hasta nuestros días, para, en un segundo momento, pensarla en una perspec-
tiva filosófica, pero también teológica11.

A partir de la reflexión de Paul Tillich12 sobre la utopía y el pensamiento 
utópico, Tamayo Acosta señala cuatro tensiones estructurales: (1) su verdad 
y no-verdad, pues anuncia un horizonte de sentido, pero puede olvidar el 
carácter contingente de la insuficiencia ontológica de lo humano; (2) su fe-
cundidad y esterilidad, pues abre nuevas posibilidades en el centro exacto de 

9	 Maria Luisa Berneri, Viaje a través de la utopía (Buenos Aires: Editorial Proyección, 
1962), 9. 

10	 Oscar Wilde, The Complete Works of Oscar Wilde. Criticism: Historical Criticism, 
Intentions, The Soul of Man, Vol. 4 (Oxford: Oxford University Press, 2007), 247.

11	 Tamayo, Invitación a la utopía, 22-236.
12	 Cf. Paul Tillich, “Crítica y justificación de la utopía”, en Utopías y pensamiento utó-

pico, ed. por F. E. Manuel (Madrid: Espasa-Calpe,1982). 



40 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

las imposibilidades, pero puede dejarse engañar por la seductora persuasión 
de la ilusión; (3) su poder e impotencia, pues alimenta la capacidad trans-
formadora de la realidad, pero puede conducir al desencanto; y, también 
por ello, (4) la utopía es simultáneamente lugar y no-lugar, real e irreal. Sin 
embargo, Tamayo Acosta considera que la paradoja de mayor alcance reside 
en la relación de la utopía con el tiempo y la historia:

¿La utopía es prisionera de un pasado mítico o, más bien, huye hacia un 
futuro intemporal? En cualquiera de los dos casos pasaría por el tiempo 
como por encima de las brasas, sin apenas tocarlo o esquivándolo. En otras 
palabras, ¿no tiene la impresión de que la utopía se comporta com el tiempo 
y la historia como si no existieran? Eso parece a primera vista, pero no. 
La utopía tiene la mirada puesta en la meta, que desea hacer realidad en la 
historia; pero no ciegamente, sino atendiendo a los ritmos de los procesos 
históricos. Ritmos que intenta acelerar no voluntaristamente, sino contando 
con las posibilidades inexploradas del mundo y de la historia. La utopía, por 
ende, no debe confundirse con la ucronía. Como afirma W. Benjamin, la 
utopía forma parte de la historia.13 

2. Distopía(s)

Si bien la utopía proyecta en el horizonte un futuro mejor, lo cierto es 
que la historia ha demostrado que las utopías pueden degenerar en distopías. 
Desde una perspectiva teológica, creemos que es fundamental distinguir en-
tre esperanza genuina y manipulación ideológica. 

En un interesante texto, titulado En defensa de la utopía, Lyman Tower 
Sargent comienza afirmando que, “a pesar de que la utopía pueda ser pe-
ligrosa, las visiones utópicas son absolutamente esenciales, por lo que te-
nemos que elegir la utopía”14. Con su pesimismo crónico, incluso irónico, 
Emil Cioran diría: “En una época en la que la humanidad, poco desarrollada, 
intentaba la desgracia, nadie hubiera creído que algún día sería capaz de 
producirla en serie ”15. Pero no nos centremos en Cioran ni en su pesimismo. 

13	 Tamayo, Invitación a la utopía, 181.
14	 Lyman Tower Sargent, «Em Defesa da Utopia», Via Panorâmica. Revista de Estudos 

Anglo-Americanos/An Anglo-American Studies Journal, 2ª Serie, 1 (2008): 3.
15	 Emil Cioran, Syllogismes de l’Amerture (Paris: Gallimard, 1987), 124.



41Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

De hecho, nadie habría creído que la utopía pudiera convertirse también 
en su contrario. Y el problema comienza precisamente con la banalidad que 
acompaña al proceso de deterioro de su comprensión; en esencia, es la caja 
de resonancia a la que nos referíamos al principio. Tamayo describe este 
proceso:

La actual situación de destierro de la utopía no debe sorprender, porque ese 
es su estado natural [...]. Ese es precisamente el significado etimológico de 
utopía: ou-topos, no-lugar. [...] El no-lugar es, sin duda, la verdadera identi-
dad de la utopía. 
La utopía ha sufrido un proceso de deterioro, reflejado en la propia defini-
ción de algunos diccionarios, que acentúan su carácter ingenuo, irreal, qui-
mérico, fantasmagórico y su imposibilidad de realización. [...]
Tales desviaciones nada tienen que ver con el sentido que se le da a la utopía 
en la literatura y el pensamiento utópicos. Lo que se ha impuesto en el len-
guaje ordinario y en la vida social es una caricatura de la propia palabra y de 
su verdadero significado. Así, a las personas utópicas se las considera caren-
tes de sentido de la realidad, de estar en la nubes, de moverse por impulsos 
primarios, de actuar sentimentalmente y no de manera racional.16 

La incomprensión de la utopía es la primera puerta de entrada a la distopía. 
En 1967, en la Universidad Libre de Berlín, Herbert Marcuse pronunció 

una conferencia que denominó “la fin de l’utopie”. En 1969, apareció en el 
contexto editorial portugués, el mismo espacio cultural, político, religioso 
y social17 de los vencidos del catolicismo18, como acertadamente denominó 
Ruy Belo a una generación – o quizás más bien a una inquietud generacional 
– encadenada por la distopía y aguijoneada por la utopía.

En la apertura de la conferencia de Marcuse, el discurso no estaba lejos 
de Cioran:

Partiremos de una banalidad  : hoy en día, toda la forma del mundo 
(Lebenswelt), toda la transformación del medio técnico y del medio natural 
es una posibilidad real que tiene su lugar, su Topos, en la historia. Nosotros 
podemos hoy transformar el mundo en un infierno, y ya lo hemos empezado, 

16	 Tamayo, Invitación a la Utopía, 146-147.
17	 Cf. Teresa Tamen, coord., A aventura da Moraes (Alfragide: Centro Nacional de 

Cultura, 2006).
18	 Cf. Herbert Marcuse, O Fim da Utopia (Lisboa: Moraes Editores, 1969), 107-121.



42 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

como sabéis. Pero también lo podemos transformar en la dirección contra-
ria. Este fin de la Utopía, es decir, este rechazo de las ideas y teorías que, 
en la historia, han utilizado la utopía para denunciar ciertas posibilidades 
históricas y sociales, puede entenderse también como “fin de la historia”, en 
este sentido muy preciso [...] que las nuevas posibilidades de una sociedad 
humana y de su entorno ya no pueden concebirse como la extensión de las 
antiguas, como su continuación dentro de la misma continuidad histórica: 
por el contrario, esta nuevas posibilidades presuponen una ruptura de la con-
tinuidad história, es decir, una diferencia cualitativa entre la sociedad libre y 
las sociedades esclavizadas, diferencia que, según Marx, permite considerar 
toda la historia que ha sucedido hasta nuestros días como prehistoria de la 
humanidad.19

Debemos volver a Eduardo Lourenço, cuyo centenario hemos celebrado 
en 2023, y a su Poética Política: 

Quizás la Política, al final, no relieve de la ciencia (y sobre tudo de la bien 
nebulosa «ciencia política»), sino de una especie de poética capaz de inte-
grar aquella parte de imaginario que nunca ha merecido consideración por 
parte de los analistas «positivos» y «científicos» de la aventura humana.20

No es difícil que una utopía, incluso bien entendida o contada, degene-
re en distopía. Basta con no tolerar la idea de que la utopía es fundamen-
talmente una tensión, y nunca, jamás, una distensión. La tendencia natural 
nunca es pasar del sedentarismo al nomadismo, sino del nomadismo al se-
dentarismo. La primera opción, que es casi siempre de tensión y libertad21, 
a diferencia de la segunda que es siempre de distensión y fatalidad, nunca 
será un acto propio de la naturaleza humana, ni de la bestialidad inscrita 
en ella. Dicha bestialidad está determinada por las reglas de la superviven-
cia, cuya tensión sólo se justifica por la distensión deseada. Es ahí, en la 
comodidad de quien ni siquiera admite la posibilidad de perderla, donde 

19	 Herbert Marcuse, La fin de l’utopie (Neuchâtel/Paris: Delachaux et Niestlé Éditeurs/
Éditions du Seuil, 1968), 7.

20	 Eduardo Lourenço, O Complexo de Marx (Lisboa: Publicações Dom Quixote,1979), 71.
21	 Habría que aclarar que la libertad de la vida nómada sólo lo es realmente cuando se 

ejerce con absoluta independencia de las coacciones. Sin embargo, la historia nos enseña que 
los movimientos nómadas lo son por necesidad y casi nunca por elección, lo cual limita la 
afirmación absoluta de la libertad nómada. 



43Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

se juega la disputa de la justificación de la tensión como necesaria para la 
distensión prometida o imaginada. 

No se trata de un problema moderno, ni siquiera posmoderno. Es un pro-
blema muy antiguo: “Si vis pacem, para bellum”22. Traducción al español: 
“Si quieres la paz, prepárate para la guerra”. Lo que estaba en juego era la 
pax romana. Y esa paz era a menudo la causa de su propia negación. Nunca 
fue necesario justificar el odio personal para que el adagio fuera coreado. 
Bastaba la sospecha de insurrección. Que la tensión ahogara la distensión 
era algo insoportable. Para la Pax Romana, habría sido preferible que la 
tensión se encadenara a la distensión. Sin embargo, el escándalo y la locura 
de Nazaret entonaron un himno insoportable: “No penséis que he venido a 
traer la paz a la tierra” (Mt 10,34). Pero peor era el eco de la tensión: “¡Ha 
resucitado!”. Ese eco inquietaba a los tranquilos y aquietaba a los inquietos. 
Quietud e inquietud de distinto tipo, por supuesto. 

En otro registro, pero éticamente no muy alejado de éste, traduzco al 
latín lo que nunca ha necesitado traducción, porque nunca ha sido (con)sa-
grado en lengua vernácula, por vergüenza, falso pudor o simplemente pudor 
evangélico: “Si vis felicitatem, para pecuniam”. Traduzco al español lo que 
creo que nunca se ha dicho en latín: “Si quieres felicidad, prepara el dinero”. 
Es mejor decirlo en lengua vernácula, porque así podemos repudiarlo más 
conscientemente, como ritualmente se hace en renuncias bautismales.

Afortunadamente, ya hay quienes están denunciando los Prosperity 
Gospels contemporáneos, desde los más desvergonzados hasta los más aver-
gonzados, desde los más desvergonzados hasta los más disimulados. En el 
mejor de los mundos posibles, la acumulación de riqueza nunca tendría una 
finalidad intencionadamente depredadora. Pensemos que sólo tendría, y tan 
inocentemente, la salvaguarda del futuro, la ansiada jubilación, el paraíso 
antes de la muerte, la tan merecida degustación del fruto del trabajo de la 
viña – por supuesto, con los cestos lavados. Pero ¿qué nos dice la parábola 
del rico insensato (Lc 12,13-21)? En realidad, el miedo a la muerte y a su 
posible no-lugar es la segunda puerta de entrada a la distopía. Se ordena 
todo para que la muerte no tenga lugar. Y se mata, para que la muerte no 
llegue sin avisar. La tercera puerta a la distopía es la distopía misma como 
proyecto. Una vez más, Tamayo:

22	 O entonces: “Portanto, quem desejar a paz, que prepare a guerra”. Vegécio, 
Compêndio da Arte Militar (Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2009), 256.



44 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

El siglo XX es el siglo de la formulación más agresiva de la contrautopía 
bajo tres modalidades: la utopía real-socialista, con su intento de realizar el 
comunismo, buscando la maximización del crecimiento económico; la uto-
pía fascista, que aboga por la aproximación a un mundo sin utopías a través 
de una guerra eterna; y la utopía capitalista, que busca el interés general a 
través del mercado total y globalizado, y desemboca en un «totalitarismo 
emergente», cuyas principales características son: antiestatalismo neolibe-
ral, cautiverio de las utopías a través de la utopización de la sociedad dada 
(«vivimos en el mejor de los mundos», afirma el capitalismo total) y elimi-
nación de cualquier alternativa al capitalismo.23

Y así explicita su denominador común:

Las tres contrautopías tienen rasgos comunes: se desarrollan apelando a las 
ciencias empíricas; hacen una llamada al realismo y critican a las otras de 
«utópicas»; son conservadoras; no admiten la crítica «destructiva» – sí la 
«constructiva», dicen – del ideal social que cada una ofrece; se presentan 
como única alternativa.24

A pesar de ello, y a pesar de la posibilidad de que una utopía se convier-
ta en una distopía, como decíamos antes, creo que es importante volver a 
Lyman Tower Sargent y a la síntesis de su tesis fundamental:

[1]. La esperanza-deseo de una vida mejor en la vida terrenal es un 
aspecto central de la experiencia humana.
[2]. Esta esperanza-deseo es a menudo distorsionada por la ideología 
y por la religión.
[3]. Esta esperanza-deseo es frecuentemente manipulada para servir 
los intereses económicos y políticos de los más poderosos.
[4]. Cuando esta esperanza-deseo es distorsionada o manipulada pue-
de volverse peligrosa.
[5]. Este peligro surge normalmente porque la esperanza-deseo es 
subvertida de forma que una vida mejor se destine a unos pocos ele-
gidos o grupo in, creando así un grupo out, un Otro, que puede ser 
olvidado, dañado, o incluso muerto para alcanzar los objectivos. Tales 

23	 Tamayo, Invitación a la Utopía, 133-134.
24	 Tamayo, Invitación a la Utopía, 134.



45Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

grupos incluyen, por ejemplo, miembros de otras religiones, pueblos 
indígenas, diferentes grupos étnicos e ideologías diversas. Los límites 
del Otro son frecuentemente modificados de modo a incluir algunos 
miembros que pertenecían anteriormente al grupo in.
[6]. A pesar de esta realidad, la esperanza-deseo de una vida mejor 
es el único medio de que disponemos para ultrapasar esta distorsión-
manipulación.25 

3. Ecotopía(s)

Entender lo que puede significar la ecotopía en el contexto en el que nos 
movemos implica una referencia, aunque sea breve, a Ernst Callenbach, que 
en 1974 publicó una obra de ficción ambientada en 199926. La narración nos 
presenta a William Weston, un periodista que viaja a Ecotopía, un nuevo 
país formado por el Estado de Washington, Oregón y el norte de California, 
tras una escisión de los Estados Unidos de América. Enviado allí con la mi-
sión especial de comprender lo que allí sucede, pero también de restablecer 
los lazos diplomáticos rotos entretanto, a lo largo de sus 24 artículos para 
el Times-Post, vemos a Weston tomar conciencia de una realidad comple-
tamente nueva: el modo de vida comunitario27, la armonía entre trabajo y 
ocio28, la descentralización del poder29 y la reutilización de los residuos30. 

25	 Sargent, «Em Defesa da Utopia», 3.
26	 Cf. Ernst Callenbach, Ecotopia. The Notebooks and Reports of William Weston (New 

York: Bantam Books, 1990).
27	 “Americans would find Ecotopian population alarming in that, along with Ecotopia’s 

decline in population, the nuclear family as we know it is rapidly disappearing. Ecotopians 
still speak of «families», but they mean by that term a group of between five and 20 peoples, 
some of them actually related and some not, who live together”. Callenbach, Ecotopia, 70. 

28	 “Gilroy Hot Springs, June 22. The more I have discovered about Ecotopian work 
habits, the more amazed I am that their system functions at all. It is not only that they have 
adopted a 20-hour week; you can’t even tell when an Ecotopian is working, and when he is 
at leisure”, Callenbach, Ecotopia, 172.

29	 “The second stage, more gradual in effect, was linked to the radical decentralization 
of the country’s economic life, and thus was more political in nature. During this period the 
Ecotopians largely dismantled their national tax and spending system, and local communities 
regained control over all basic life system, and enabled people to deliberately think about 
how they now wished to arrange their collective lives, and what this meant for population 
levels and distribution”. Callenbach, Ecotopia, 67. 

30	 “No survey of Ecotopian energy developments would be complete without mention 
of an extremely daring project which will be truly revolutionary – if it works. The photo-



46 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

En la sociedad ecotopiana reinan la igualdad regulada y la sostenibilidad31. 
En una vida sin coches en las nuevas ciudades ecotopianas, se define así el 
ethos de la ecotopía:

Pero lo que más importa es el anhelo por vivir en equilibrio con la 
naturaleza, “caminar en la tierra”, cuidar de la tierra como se cuida de 
una madre. No sorprende que, para una tal moral, muchos procesos 
industriales, horarios laborales y productos son sospechosos. ¿Quién 
usaría una excavadora en su propia madre?32

El llamado de la(s) ecotopía(s) va un poco más allá del mero intento de 
frenar los efectos nocivos de la violencia sobre el medio ambiente, y en línea 
con la ecología profunda definida por Arne Naess en 197333, introduciendo 
un tono sapiencial en el discurso ecológico34. En un interesante proyecto, 
publicado por primera vez en la Universidad de Porto en 2016, se dibuja así 
su horizonte:

Implícita en este proyecto se encuentra la convicción de que un futuro res-
ponsable reposa en el compromiso compartido de moldear la percepción pú-
blica de los cambios climáticos y de la sostenibilidad. Como han subrayado 
muchos de nuestros colaboradores, la educación pública es quizás una de las 
formas más eficientes de fomentar la conciencia sobre la ecología profunda y 
la sostenibilidad. La ecología profunda, iniciada por el filósofo Arne Naess, 
implica un estado de armonía y equilibrio ecológico entre todas las entida-

synthetic chemistry of a green growing plant, as is well known, enables the plant to capture 
solar energy and use it in the plant’s own growth. Ecotopian scientists believe they have 
now worked out a process whereby, in specially bred plants, this process could be electri-
cally tapped directly. Such an unbelievably elegant system would be nearly perfect from an 
Ecotopian point of view: your garden could then recycle your sewage and garbage, provide 
your food, and also light your house!”. Callenbach, Ecotopia, 115. 

31	 Cf. Anna Fedak y Svitlana Linda, «The concept of sustainability of the urban realm 
and community as the key future of the utopia», IOP Conf. Ser.: Earth Environ. Sci. 1049 
(2022), 012081, doi: 10.1088/1755-1315/1049/1/012081. 

32	 Callenbach, Ecotopia, 32.
33	 Cf. Arne Naess, «Il movimento ecologico: ecologia superficiale ed ecologia profonda. 

Uma sintesi», en Etiche della Terra. Antologia di filosofia dell’ambiente, ed. por Mariachiara 
Tallacchini (Milano: Vita e Pensiero, 1998). 

34	 Cf. Alexis Racionero Ragué, Ecotopía. Una utopía de la Tierra (Barcelona: 
Anagrama, 2022).



47Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

des vivientes de nuestro planeta, cada una de las cuales es parte igual de un 
ecosistema global. Para Naess, los humanos sólo pueden alcanzar la “reali-
zación de sí mismos” como parte de una ecosfera completa, una vez que la 
supervivencia de los humanos depende de ecosistemas globales saludables. 
En última instancia, para avanzar hacia la Ecotopía necesitaremos abrazar 
plenamente la Ecosofía, es decir, la interrelación entre la ecología social, la 
ecología mental y la ecología ambiental. Sólo entonces podremos abrazar 
plenamente un futuro sostenible para nuestra sociedad y nuestro planeta.35 

En el plano teológico, la ecotopía puede ser pensada desde la visión 
moltmanniana del “ecosistema espiritual”, donde la creación es un lugar de 
interrelación dinámica entre Dios, los seres humanos y la restante realidad 
creada.

Conclusión 

¿(E)utopía(s) de un Ecosistema Espiritual? 
Eutopía significa fundamentalmente un lugar de felicidad y perfección 

ideales. Comparte con la utopía un cierto contraste con la realidad presente, 
pero añade la nota de la perfección absoluta. Sin embargo, ni la eutopía ni 
la utopía tienen posibilidad de realización inmanente, aunque algunas na-
rraciones utópicas nos adviertan de su posible realización parcial al cabo de 
cierto tiempo; pero es precisamente esta parcialidad la que nos hace cons-
cientes de su imposibilidad inmanente. Sin embargo, el mero hecho de que 
el deseo-esperanza encierre la posibilidad de su realización, en latencia y 
en potencia, es razón suficiente para afirmar la consistencia de lo deseado. 

El principio-esperanza, tal como lo esboza Ernst Bloch, lo afirma cla-
ramente: “el mundo es propensión completa hacia el algo, tendencia hacia 
algo, latencia de algo, y este algo intencionado significa el cumplimiento de 
la intencionalidad”36. Pensar en un mundo sin mal y perfecto, diría Andrés 
Torres Queiruga, es un concepto vacío37. Por eso, las imágenes bíblicas que 

35	 Nuno Coelho et al., Ecotopia. A sustainable vision for a better future (Porto: 
Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2016), 13.

36	 Ernst Bloch, The Principle of Hope, Vol. I (Cambridge, MA: The MIT Press, 1996), 
18). Cf. Ernst Bloch, Tendenz – Latenz – Utopie (Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1978). 

37	 Cf. Andrés Torres Queiruga, Repensar o Mal. Da Poneroloxía á Teodiceia (Vigo: 
Editorial Galaxia, 2010), 93-101.



48 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

nos sirven de epígrafe y lema sólo pueden ser tomadas como un aguijón en 
la conciencia de lo que no debería suceder – ningún mal, ninguna destruc-
ción en el monte del Señor (cf. Is 11, 9) – pero lo que es seguro es que nunca 
veremos, salvo por un extraño milagro de la naturaleza o fruto de la mera 
casualidad, “al leopardo echarse junto al cabrito” (cf. Is 11, 6) sin querer 
comérselo. Tampoco hay que pensar que ese mal, que se justifica como un 
bien en la lógica de la cadena alimentaria, no lo sea en realidad. Con cierto 
humor, Pedro Castelao escribe sobre este tema:

Son males físicos la enfermedad del neonato o la catástrofe natural. El mal 
físico es la manifestación de lo que no debería ser en dimensiones de lo real 
en las que no impera la libertad humana. El dolor, el sufrimiento y la muerte 
que producen los males físicos repugnan a un sano entendimiento y a una 
sana sensibilidad. Todas las descripciones míticas de un paraíso primordial 
lo excluyen de forma clara y tajante. Las formas de vida orgánica no huma-
nas también experimentan el dolor, el sufrimiento y la muerte. No son, claro 
está, experiencias humanas del mal físico, pero sí son experiencias reales, en 
su nivel y dimensión, de dolor, sufrimiento y muerte. Que se pueda pensar 
que la agonía de la gacela en las fauces del león no es un mal, sólo puede 
comprenderse desde el punto de vista del león.38

La imposibilidad de un mundo perfecto no debe, sin embargo, patro-
cinar la lógica del fatalismo, que suele extenderse a toda la realidad: de 
la naturaleza al espíritu, de la economía a la política. Que la gacela debe 
morir para que el león siga viviendo está fuera de toda duda. Pero, en ver-
dad, el mensaje contenido en estas imágenes bíblicas es para los humanos, 
no para los animales que aparecen en escena: ni daño ni destrucción en el 
monte del Señor. Quizá la eutopía allí presente sólo tenga salida en el es-
chaton. Sin embargo, si Jürgen Moltmann tiene razón – y creo que la tiene 
– cuando dice que “la escatología cristiana significa la doctrina de la es-
peranza cristiana, que abarca tanto lo esperado como la esperanza misma 
vivificada por ella”39, que “a través del espíritu estamos conectados con el 
ambiente natural”, asociación que él denomina “ecosistema espiritual”, y 
que por tanto somos “participantes y subsistemas del sistema cósmico de 

38	 Pedro Fernández Castelao, «Antropología Teológica», en La Lógica de la Fe. Manual 
de Teología Dogmática, ed. por Á. Cordovilla (Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 
2013), 221. 

39	 Jürgen Moltmann, Teología de la Esperanza (Salamanca: Ediciones Sígueme, 2006), 2.0



49Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

la vida, y del Espíritu divino que lo habita”40, tiene cierto sentido perseguir 
los “cielos nuevos y la tierra nueva” (Ap 21:1-27) ya aquí:

[...] la fe, cuando se dilata hasta llegar a la esperanza, no aquieta sino que 
inquieta, no pacifica sino que impacienta. La fe no aplaca el cor inquietum, 
sino que ella misma es ese cor inquietum en el hombre. El que espera en 
Cristo no puede conformarse ya con la realidad dada, sino que comienza a 
sufrir a causa de ella, a contradecirla. Paz con Dios significa discordia con el 
mundo, pues el aguijón del futuro prometido punza implacablemente en la 
carne de todo presente no cumplido.41 

O como escribió Bruno Forte: 

Todo el compromiso para que aumente la calidad de vida de la per-
sona humana y del ambiente en que vive es participación en el poder 
victorioso del Resucitado y ha de sostenerse entonces en una ética 
pascual, que capte en el servicio histórico de la promoción humana y 
en la responsabilidad ecológica hacia todas las criaturas unas formas 
auténticas del seguimiento de Cristo y por tanto caminos regios de rea-
lización del cumplimiento en la santidad. La esperanza escatológica 
se convierte así en praxis liberadora, en acción de transformación del 
presente para hacerlo menos alejado del futuro de la promesa de Dios, 
anticipación militante del «éschaton»; esa esperanza «no es una evasión 
de la historia, sino que tiene una clara y enérgica incidencia en lo político y 
en la praxis social... La esperanza que vence la muerte debe echar sus raíces 
en el corazón de la praxis histórica: si no toma cuerpo en el presente para 
llevarlo más adelante, no sería sino una evasión, un ‘futurismo’... Proclamar 
que ‘la victoria que ha vencido a la muerte es nuestra fe’ será vivir esta 
proclamación sin escapatoria, en el corazón mismo de la historia, en el seno 
de un único proceso de liberación que lleva esa historia a su plenitud: el 
encuentro definitivo con Dios. Esperar en Cristo es al mismo tiempo creer en 
la aventura histórica, lo que abre un campo infinito de posibilidades al amor 
y a la acción del cristiano».42 

40	 Jürgen Moltmann, God in Creation. An ecological doctrine of Creation (London: 
SCM Press, 1985), 19.

41	 Moltmann, Teología de la Esperanza, 27.
42	 Bruno Forte, Teología de la Historia. Ensayo sobre revelación, protología y escato-

logía (Salamanca: Ediciones Sígueme, 1995), 383-384.



50 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

En esta lógica, no creo que haya que temer las utopías, despreciar las 
eutopías o ridiculizar las ecotopías, sino combatir sin tregua las distopías. 
De hecho, Jürgen Moltmann afirma que la esperanza cristiana, vivificada 
por el Espíritu, nos vincula a la creación y nos hace corresponsables de su 
futuro, y su noción de “ecosistema espiritual” subraya la interdependencia 
de los seres humanos con el cosmos y con Dios, ubicando la responsabilidad 
ecológica en el centro de la praxis cristiana. 

Referencias bibliográficas

Belo, Ruy. Homem de Palavra[s]. Lisboa: Assírio & Alvim, 2016.

Berneri, Maria Luisa. Viaje a través de la utopía. Buenos Aires: Editorial 
Proyección, 1962.

Bloch, Ernst. Tendenz – Latenz – Utopie. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 
1978.

Bloch, Ernst. The Principle of Hope. Vol. I. Cambridge, MA: The MIT 
Press, 1996.

Callenbach, Ernst. Ecotopia. The Notebooks and Reports of William 
Weston. New York: Bantam Books, 1990.

Cioran, Emil. História e Utopia. Lisboa: Letra Livre, 2014. 

Cioran, Emil. Syllogismes de l’Amertume. Paris: Gallimard, 1987.

Coelho, Nuno et al. Ecotopia. A sustainable vision for a better future. 
Porto: FLUP, 2016.

Fedak, Anna. & Linda, Svitlana. «The concept of sustainability of 
the urban realm and community as the key feature of the utopia». IOP 
Conf. Ser.: Earth Environ. Sci., 1049 (2022), 012081, doi: 10.1088/1755-
1315/1049/1/012081.

Fernández Castelao, Pedro. «Antropología Teológica». En La Lógica de 
la Fe. Manual de Teología Dogmática, editado por Á. Cordovilla, 171-274. 
Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2013.

Forte, Bruno. Teología de la Historia. Ensayo sobre revelación, protolo-
gía y escatología. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1995.

Lourenço, Eduardo. O Complexo de Marx. Lisboa: Publicações Dom 
Quixote, 1979. 



51Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Marcuse, Herbert. La fin de l’utopie. Neuchâtel/Paris: Delachaux et 
Niestlé Éditeurs/Éditions du Seuil, 1968.

Marcuse, Herbert. O Fim da Utopia. Lisboa: Moraes Editores, 1969.

Martins, José V. de Pina. «Estudo Introdutório à Utopia Moriana». 
Introducción a Utopia, de Thomas Morus, trad. de A. A. Nascimento, 9-121. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2016.

Moltmann, Jürgen. God in Creation. An ecological doctrine of Creation. 
London: SCM Press, 1985. 

Moltmann, Jürgen. Teología de la Esperanza. Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 2006. 

Morus, Thomas. Utopia. Trad. de A. A. Nascimento. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2016.

Naess, Arne. «Il movimento ecologico: ecologia superficiale ed eco-
logia profonda. Una sintesi». En Etiche della Terra. Antologia di filosofia 
dell’ambiente, editado por Mariachiara Tallacchini, 143-149. Milano: Vita 
e Pensiero, 1998.

Panikkar, Raimon. La intuición cosmoteándrica. Las tres dimensiones de 
la realidad. Madrid: Editiorial Trotta, 1999.

Racionero Ragué, Alexis. Ecotopía. Una utopía de la tierra. Barcelona: 
Anagrama, 2022. 

Sargent, Lyman Tower «Em Defesa da Utopia». Via Panorâmica. 
Revista de Estudos Anglo-Americanos/An Anglo-American Studies Journal, 
2ª Série, 1 (2008): 3-13.

Tamayo, Juan José, Invitación a la utopía. Estudio histórico para tiem-
pos de crisis. Madrid: Editorial Trotta, 2012. 

Tamen, Teresa, coord. A Aventura da Moraes. Lisboa: Centro Nacional 
de Cultura, 2006. 

Tillich, Paul. «Crítica y justificación de la utopía». En Utopías y pensamien-
to utópico, editado por F. E. Manuel, 351-366. Madrid: Espasa-Calpe, 1982.

Torres Queiruga, Andrés. Repensar o Mal. Da Poneroloxía á Teodicea. 
Vigo: Editorial Galaxia, 2010.

Vaz, Armindo dos Santos. «Casas da Nova Aliança: chaves antropo-
lógicas, apelos ecológicos». Ephata. Revista Portuguesa de Teologia 4 
(2022): 79-98, doi: 10.34632/ephata.2022.10877. 



52 José Pedro Lopes Angélico

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 35-52. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Vegécio. Compêndio da Arte Militar. Coimbra: Imprensa da Universidade 
de Coimbra, 2009.

Vilas Boas, Susana. «Implementing an ecoculture: living beyond fear». 
Carthaginensia. Revista de Estudios e Investigación 77 (2024): 51-65, doi: 
10.62217/carth.505. 

Wilde, Oscar. The Complete Works of Oscar Wilde. Criticism: Historical 
Criticism, Intentions, The Soul of Man. Vol. 4. Oxford: Oxford University 
Press, 2007.



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301


