
Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Carth XLII/81 Enero-Junio (2026) 227-259

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis 
de Hispania en la Antigüedad Tardía: Les Covetes dels 

Moros (Bocairent, Valencia)

Rupestrian Cavities, laurae in the province Carthaginensis 
of Hispania in the Late Antiquity: Les Covetes dels Moros 

(Bocairent, Valencia)

Jorge Molina Cerdá

Universidad de Valencia
jormocer@alumni.uv.es

Orcid: 0000-0003-3623-3415

Recibido 6 de noviembre de 2023 / Aceptado 15 de mayo de 2024

Resumen: El fenómeno rupestre se da en todo el orbe cristiano antiguo, abarcando una gran 
variedad geográfica que va desde los desiertos de Siria, Líbano, Palestina y Egipto hasta Etiopía, 
y las regiones montañosas de Anatolia, Armenia, Grecia, la Europa balcánica, central, danubiana 
y mediterránea. Los monasterios y eremitorios rupestres con una cronología que va desde el siglo 
III hasta la actualidad pues son muchos los santuarios en cueva y cenobios aún activos actualmente 
fundados en la Antigüedad Tardía, y en la Edad Media. Las cavidades están ubicadas en el pueblo 
de Bocairent provincia de Valencia, la antigua Carthaginensis del Imperio romano y posteriormen-
te del Reino Visigodo. Se trata de un cenobio con lauras (ventanas) semejantes a las que hay en 
otros lugares como la Gran Laura Palestina ya en el siglo V, las lauras cercanas a Jerusalén.

Palabras clave: Cuevas artificiales; Lauras; Provincia Carthaginensis; Antigüedad Tardía; 
Eremitas; Cenobios; Paleocristianismo.

Abstract: The rupestrian phenomenon occurs in the whole early christian orb, covering a wide 
geographic variety which ranges from the deserts of Syria, Lebanon, Palestine and Egypt up to Ethio-
pia. As well as the mountainous regions of Anatolia, Armenia, Greece, balkan, central, danubian and 
mediterranean Europe. The rupestrian monasteries and hermitages, with a chronology which goes 
from the third century up to now, since there’s loads of sanctuaries in caves and active monasteries 
which were founded in the Late Antiquity and the Middle Age. The cavities are situated in a village 
called Bocairent in the province of Valencia, the ancient Carthaginensis of the Roman Empire and 
later from the Visigothic kingdom. It is a monastery with lauras (windows) similar to those in places 
like the great palestinian Laura, already in the fifth century, the lauras near Jerusalem. 

Keywords: Artificial caves; Lauras; Carthaginensis province; Late Antiquity; Hermitages, 
monasteries; Paleochristianism.

mailto:jormocer@alumni.uv.es


228 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

1. Introducción

En la tierra del entorno del pueblo hay también cuevas artificiales, es 
decir, cuevas picadas con pico por nuestros antepasados, que por razones 
tipológicas y por algunos detalles estructurales u ornamentales concluimos 
que fueron excavadas en los siglos de la Antigüedad Tardía.1

La sacralidad ancestral de las cuevas y su clara vinculación con los cultos 
paganos parece que en muchos casos estimuló a los ascetas a vivir en ellas o 
a sacralizarlas, ya que las cuevas ejercen en la literatura monástica la misma 
fascinación que los templos paganos abandonados o el desierto poblado de 
demonios. En este sentido son evidentes todavía en época romana los in-
tentos de polemizar con el mitraísmo, la otra antigua religión, religión de la 
cueva. El momento en el que se podría pensar que estas cavidades pudieron 
surgir en los siglos IV-VI. 

Durante la Antigüedad las Montañas Sagradas fueron interpretadas como 
vivienda de los dioses, y ellos fueron visitados en ciertos intervalos de tiem-
po y por ceremonias rituales anuales. En el contexto del Imperio Bizantino 
las Montañas Sagradas son definidas por la vida monástica, adaptada a las 
reglas de la constitución monástica.2 

El modelo de Montaña Sagrada en el área cultural Bizantina refleja 
la estructura vertical sagrada definida en la Montaña Sagrada del Sinaí, 
que es transferida a sucesivas Montañas Sagradas tal como Athos y otras 
Montañas Sagradas habitadas por monjes. Una de tales montañas en la pe-
nínsula Balcánica, la Montaña Sagrada y el territorio sagrado del monaste-
rio de Treskavac cerca de Prilep, demuestra la estructura reconocible de la 
Montaña Sagrada, que desde arriba a abajo consiste en:

—	La cumbre Sagrada
—	Eremitorio, celdas, parekklesion (capillas) en el camino a la cumbre
—	El monasterio con una iglesia al pie de la montaña.3

El monaquismo nació como iniciativa de vida en Oriente hacia finales 
del siglo III o principios del IV. Hacia unos modelos de espiritualidad, en 

1	 Este artículo va dedicado en honor a D. Antonino González Blanco, quien me instru-
yó en tan apasionante investigación como es el de las cavidades artificiales de la Antigüedad 
Tardía.

2	 S. Smolčić-Makuljević, «The Holy Mountain in Byzantine visual culture of medieval 
Balkans Siani- Athos- Treskavac». Akten des Achten Internationalen Barocksommerkurses 
«Heilige Landschaft – Heilige Berge», 8. bis 12. Juli 2007, herausgegeben von der Stiftung 
Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln: (2007):242.

3	 S. Smolčić-Makuljević, The Holy Mountain …. 244.



229Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

ello se ponía meta a la santidad y el camino para alcanzarla era una ascéti-
ca radical sin contemporizaciones. Tras de las vidas de San Pacomio y de 
San Antonio Abad en Egipto4, hacia la segunda mitad del siglo IV, desde 
mediados de este siglo el centro creador de fenómenos monásticos se fue 
desplazando de Egipto a Asia Menor, Palestina y Siria. Una Laura significa 
originalmente una colonia de celdas o cuevas de eremitas, esta palabra tiene 
un origen griego (Λαύρα) y significa pasaje, corredor o avenida por estar las 
celdas usualmente alineadas. Su origen es de principios del siglo IV. Este 
movimiento dentro del cristianismo ya había llegado a Occidente en el trán-
sito al siglo V, la vida de Jerónimo, de Simpliciano, de Agustín y de Paulino 
de Nola nos informa de que había monjes en Tréveris, en Milán, en Roma, 
en Calabria, en Hispania etc. 

Para nuestro caso, es decir, en Hispania donde los monjes adquirieran en 
algunos casos un carácter agreste y marginal; se podría poner de relieve dos 
razones: las invasiones germánicas y el priscilianismo. Estos dos siglos de 
monaquismo poco documentado tenemos algunos documentos, pocos, pero 
de gran interés: como los escritos monacales de San Leandro, de San Isidoro 
de Sevilla, las cartas del obispo Liciniano de Cartagena, de San Braulio 
entre otros. 

Por otro lado, con los mismos argumentos se podría decir que en el siglo 
VIII hubo un ambiente propicio al desarrollo del monacato rupestre, cuando 
la estructura social y religiosa de Hispania se desmonta debido a la invasión 
árabe. San Eulogio en el Memorial de los santos, escrito entre el 852 y 856, 
nos afirma que los monasterios cordobeses habían encontrado seguridad 
“entre montes desiertos y bosques solitarios”.

El eremitismo es una forma de vida, que a pesar del desarrollo adquirido 
por el cenobitismo, sigue existiendo en Hispania en el siglo VII. Unos se 
retiran a la soledad antes de haber entrado en un monasterio. Se les da el 
nombre de eremitas. Otros se retiran después de haber vivido en alguno de 
ellos buscando una vida más retirada. El anacoreta lleva una vida mitad ere-
mítica y mitad cenobítica. Tal y como lo describe San Isidoro, es igual que 
un recluso. Es un monje que ha vivido ejemplarmente la vida cenobítica y, 
deseoso de una soledad absoluta, se retira a alguna celda o lugar cercano al 
monasterio para dedicarse constantemente a la oración y a la contemplación, 
permanecía bajo la jurisdicción del abad del monasterio.

4	 B, Steidle, «Homo Dei Antonius. Zum Bild des “Manes Gottes” im altem Mömchtum» 
StuAns (1956):149



230 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Los eremitorios buscan muchas veces grandes roquedales, en los con-
gostos con abruptos cantiles sobre un río; cuevas naturales medio colgadas 
se unen entre sí por galerías y pozos, en convergencia hacia un pequeño 
templo presidido por un altar y con unos bancales en los paramentos de la 
saleta. Si es preciso, la cumbre de la roca estará presidida por una fortaleza 
a donde concentrarían los eremitas desde sus celdillas si hubiera peligro. 

Uno de los primeros estudios sobre estas cavidades fue D. Manuel 
González Simancas en el año 1918, diciendo que fueron cámaras se-
pulcrales, aunque dice que fueron los hebreos, que tal vez vinieron de 
África. Ya en la década de los años 80 del siglo pasado el sacerdote D. 
Francisco Vañó Silvestre escribió siete artículos sobre estas y otras cavi-
dades de los pueblos de Bocairent y Alfafara,5 dando la hipótesis de que 
estos conjuntos rupestres fueran monasterios de eremitas cristianos de la 
época de los Concilios de Toledo. Hipótesis esta última que yo también 
sostengo, dando una cronología que va desde el siglo V al VII de nuestra 
era. Y posteriormente escribieron6 diciendo lo siguiente: “En el estado 
actual de nuestro conocimiento, podemos pensar que esta vasta obra 
fue excavada ex novo. Aunque actualmente su datación es imposible, la 
excavación ciertamente respondió a una amenaza que pesaba sobre esta 
región. Los períodos de disturbios y su procesión de saqueadores fue-
ron numerosos en esta zona. Fue durante uno de estos períodos que los 
Covetes nacieron”, lamentablemente no nos indican ninguna época en 
concreto. La creencia popular dice que fueron construidas por los moros, 
pero eso no es así, simplemente las reutilizaron, se les da la datación de 

5	 Manuel González Simancas, «Les Casetes dels Moros del alto Clariano». Boletín 
de la Sociedad Española de Excursiones. Madrid Año XXVII, 2º. Trimestre, (1918): 69-
99.Francisco Vañó Silvestre, «Casetes dels Moros en la zona de En Gomar». Revista de 
Festes de Moros i Cristians (1981): 1-5. Francisco Vañó Silvestre, «Les Covetes del 
Colomer». Revista de Festes de Sant Agustí (1982a): 1-5. Francisco Vañó Silvestre,«Les 
Covetes del Bancal Redó». Crónica de la Asamblea de Cronistas Oficiales del Reino de 
Valencia. Valencia, 1982b. 273-284. Francsco Vañó Silvestre, 1983. «Covetes dels Moros en 
el Castellaret i la Paixarella». Revista de Festes de Sant Agustí (1983): 1-4. Francisco Vañó 
Silvestre, «Covetes dels Moros entre el Dolçainer y el Cantal de la Fos». Revista de Festes de 
Sant Agustí (1984): 1-7. Francisco Vañó Silvestre, «El monumento nacional Les Casetes dels 
Moros». Revista de Festes de Sant Agustí (1985): 1-11. Francisco Vañó Silvestre, «Covetes 
dels Moros en la carretera del Barranc». Crónica de la XV Asamblea de Cronistas Oficiales 
del Reino de Valencia, Valencia, 1986. 377-398.

6	 J. Triolet y L. Triolet, «Les Covetes dels Moros, un cluzeau de falaise communautaire 
du Levant espagnol». Bulletin de la Société Historique et Archéologioque du Perigord Tome 
CXXIV (1997): 65.



231Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

los siglos X-XI. La obtención de epigrafía y los múltiples paralelos que 
he investigado, lo fecho de la segunda mitad del siglo VI o principios del 
VII, es decir, en época del Reino Visigodo.

2. Materiales y Métodos 

A los estudios realizados por Vañó sobre las cavidades se le puede sumar 
el estudio de otras cavidades, como la del Cabezo de los Lorenzos, ubicada 
en la localidad de Banyeres de Mariola,7 y otros hallazgos de Banyeres de 
Mariola conjuntamente con otras que no se estudiaron de Bocairent, Alfafara 
y Beneixama,8 entre las cuales hay una iglesia que está muy cerca de una de 
las cuevas “finestra”9, denominación dada en la zona a las celdas, ubicada en 
el mismo paraje la Paixarella en la localidad de Bocairent, dentro del pueblo 
se encuentra un cenobio (Benedito y Fornes 2007; Molina 2011, 534-553).10

Las Covetes dels Moros con un total de 50 lauras o ventanas (finestres) 
rectangulares con unas dimensiones de unos 80x60 cm., hay otras 9 venta-
nas que sólo están marcadas, es decir, sin abertura como las otras. La mayor 
parte de las ventanas tienen dos argollas a cada lado. Están ubicadas en un 
acantilado de roca caliza. No todas las cavidades conectan entre sí, pero 
la gran mayoría sí, Fig. 1 detalle frontal y Fig. 2 el plano de alzado con la 
numeración de las lauras, y la Fig. 3 el plano de las cavidades con su corres-
pondiente numeración. 

7	 Jorge Molina Cerdá y Antonino González Blanco, A. «La cueva del Cabezo de los 
Lorenzos y los siglos Altomedievales de Banyeres». Bigneres 5(2010): 65.

8	 Jorge Molina Cerdá, «El Poblamiento en cuevas el interior de la Comunidad 
Valenciana (Bocairent, Banyeres de Mariola, Beneixama y Alfafara)». “Mozárabes. Identidad 
y Continuidad de su Historia”. Antigüedad y Cristianismo XXVIII (2011): 491.

9	 Finestra su traducción al castellano es ventana, también se les llama a otras cavidades 
como Coves Finestra, las cuales están ubicadas tanto en Bocairent como en Alfafara.

10	 V. Benedito y A. Fornes, «Convent-Monestir Rupestre Agustí de Els Sants Reis». 
Revista de Festes de Sant Agustí, Bocairent (2007): 94.



232 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Figura 1: Detalle frontal de las lauras Fuente: Elaboración del autor.

Figura 2: Alzado con la numeración de las lauras de les Covetes dels Moros, 
Fuente: S.E. La Senyera, 1986:31.



233Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Figura 3: Planos de las cuevas, Fuente: Elaboración del autor, modificado después 
de Vañó, 1985. 

Será, pues, el influjo o concepción ascética predominante entre nuestros 
monjes y obispos lo que en gran medida condicione y singularice la topografía 
organizativa cenobítica. La diversidad espiritual imperante a lo largo de estos 
siglos trajo consigo distintas maneras de entender o interpretar la cotidianeidad 
de la vida en común, de organizar y distribuir edificios y estancias, al fin y al 
cabo, de organizar el marco material en el que el monje iba a desarrollar a diario 
su espiritualidad. Una distribución y organización de espacios que dependerá 
de múltiples factores: la norma o normas que rigen la comunidad, el número de 
monjes que la componen, la actividad económica predominante, su ubicación 
geo-topográfica (urbano, rural, en el interior, en la costa), el tipo de colectividad 
que lo habita (si es masculino, femenino o dúplices, estos últimos con su origen 
en el gobierno espiritual y material de los monasterios femeninos por los de 
varones, una medida adoptada en el II concilio de Sevilla de 619, canon II).11

11	 A.M. Martínez Tejera, «El Hábitat “Cenobítico” en Hispania: Organización y de-
pendencias de un espacio elitista en la Antigüedad Tardía y Alta Edad Media (Siglos V-X»), 
2007: 20-22; Martínez Tejera, A. «Monasticism in Late antique Iberia: Its Origins and 
Influences», En Visigothic Simposium, 2 (2017-2018): 176-194.

 



234 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

2.1. Geología 

El yacimiento está emplazado en la Sierra de La Frontera, sitas frente 
a la confluencia del Barranco del Infierno con el Barranco de la Fos, en la 
roca caliza siendo este un acantilado, que según el mapa geológico es de la 
época del Cretácico Superior Senosiense suelos Coniaciense, Santoniense 
y Campaniense C 23-25 (biocromitas nodulosas con margas esquistosas 
[Pelágico]). El senosiense, identificado bioestratigráficamente en todos sus 
pisos, es imposible de diferenciar cartográficamente en más de dos conjun-
tos: uno, que incluye Coniaciense-Santoniense y Campaniense, y otro, en el 
que se presentan las facies garumnienses. 

La totalidad de la serie se presenta como una masa calcárea, bien estra-
tificada, con escasísimos interbancos margosos y pátina blanca bien acusa-
da.12 En la figura 4 se puede ver la ubicación del yacimiento.

Figura 4: En el mapa geológico se puede observar dónde están ubicadas las 
cavidades.

12	 Instituto Geológico y Minero de España. Mapa Geológico de España E. 1:50.000 
Onteniente. Madrid, (1975): 13-14.

 8 

en más de dos conjuntos: uno, que incluye Coniaciense-Santoniense y Campaniense, y 
otro, en el que se presentan las facies garumnienses.  
 La totalidad de la serie se presenta como una masa calcárea, bien estratificada, 
con escasísimos interbancos margosos y pátina blanca bien acusada.12 En la figura 4 se 
puede ver la ubicación del yacimiento. 

 
Figura 4: En el mapa geológico se puede observar donde están ubicadas las cavidades. 
 
2.2 Emplazamiento del yacimiento  
 Las celdas o lauras están emplazadas en la roca caliza tratándose este de un 
acantilado, todas las cavidades son artificiales. Con una altitud sobre el nivel del mar de 
586 metros. Dada la verticalidad del acantilado, supongo que subirían mediante cuerdas, 
o bien mediante escaleras, pues muchas ventanas tienen argollas en la que anclar 
cuerdas. En la figura 4 es observa donde están emplazadas las cavidades. 
 
 3. Cuevas rupestres en España, Turquía, Armenia, Georgia, Siria, Israel, Grecia, 
Balcanes, Bulgaria, Rusia y África (Egipto y Etiopía). 
 En la misma población de Bocairent se encuentran otras cavidades rupestres con 
ventanas e incluso una iglesia y un cenobio, y en otros pueblos los de Alfafara y Banyeres 
de Mariola y Beneixama.13  

 
12 Instituto Geológico y Minero de España. Mapa Geológico de España E. 1:50.000 

Onteniente. Madrid, (1975): 13-14. 

SSIITTUUAACCIIÓÓN 

cucN 



235Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

2.2. Emplazamiento del yacimiento 

Las celdas o lauras están emplazadas en la roca caliza tratándose éste 
de un acantilado, todas las cavidades son artificiales. Con una altitud sobre 
el nivel del mar de 586 metros. Dada la verticalidad del acantilado, supon-
go que subirían mediante cuerdas, o bien mediante escaleras, pues muchas 
ventanas tienen argollas en la que anclar cuerdas. En la figura 4 se observa 
dónde están emplazadas las cavidades.

3. Cuevas rupestres en España, Turquía, Armenia, Georgia, Siria, 
Israel, Grecia, Balcanes, Bulgaria, Rusia y África (Egipto y Etiopía).

En la misma población de Bocairent se encuentran otras cavidades ru-
pestres con ventanas e incluso una iglesia y un cenobio, y en otros pueblos 
los de Alfafara y Banyeres de Mariola y Beneixama.13 

A continuación se hace un breve repaso de los yacimientos rupestres más 
espectaculares, no citando todos porque eso ya sería una tesis.

En otras zonas de Hispania también hay muchas cavidades rupestres; 
en la Carthaginensis: La cueva de la Camareta de Agramón y Alcalá del 
Júcar en Albacete14 en Galachar, El Saltador (ventanas del diablo), el Argar, 
Cuevas de Almanzora, Fiñana, Tabernas-Gádor en Almería,15 las cuevas 

13	 Antonio Fornes Jiménez, «Estudio de los conjuntos de Covetes de Bocairent, 
Ontinyent y Alfafara». Actas del 1er Encuentro Nacional de Estudio de Cavidades Artificiales, 
Paterna (Valencia) (1996): 104-105.; J-B. Huchet, J.-B, Triolet, J y L. Trolet, «Estude d’un 
suterrain espagnol et apport de l’entomolgie, cluzeau de falaise de Bancal Redo, Alfafara, 
province d‛Alicante». Bull. Soc. Linn. Bordeaux, 24(3) (1996): 112.; J. Triolet y L. Triolet, 
Les Covetes dels Moros…» 65.; V. Benedito y A. Fornes, «Convent-Monestir Rupestre 
Agustí de Els Sants Reis”�» 94.; Jorge Molina Cerdá y Antonino González Blanco, A. «La 
cueva del Cabezo de los Lorenzos»� 65.; Jorge Molina Cerdá, «El Poblamiento en cuevas en 
el interior de la Comunidad Valenciana�.» 492.

14	 Antonino González Blanco, R. González Fernández y M. Amante Sánchez, «La 
cueva de la Camareta (Agramón, Hellín-Albacete)», número monográfico de Antigüedad y 
Cristianismo X, (1993).; J.F. Jordán Montes y A.J. Sánchez Ferra, «Alcarra “casa de Dios”, 
hoy Alcalá del Júcar (Albacete) ¿Nuevo eremitorio rupestre?»Antigüedad y Cristianismo X 
(1993): 507.

15	 Luis Gara, «Cuevas artificiales en el Reino de Granada».Revista de arqueología 62 
(1986): 16.



236 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

de Giribaile en Almería16, las cuevas de los Llanos, la cueva de Cienta de 
Arnedo, la ermita rupestre de Castilseco, La Cueva de Páceta en Bilibio, 
Sonsierra, las Cuevas de Herrera/San Felices en la Rioja,17 Eremitorio de 
Tosantos, Burgos;18 las iglesias rupestres en Valderrible, en el extremo me-
ridional de Cantabria, y en numerosos complejos rupestres en Álava,19 en 
Chelva, Valencia;20 en la Baetica en Baza, Guadix, Ugíjar en Granada21 

16	 Gutiérrez Soler et al, «Las cuevas de Giribaile: nuevas aportaciones para el estu-
dio del poblamiento eremítico en Andalucía Oriental», Arqueología y Territorio Medieval 
(Universidad de Jaén), 12.1, 2005:7-37.

17	 A. González Blanco, C. Faulín y J.L. Cinca, «La Cueva de los Llanos (Arnedo, La 
Rioja)». “Los columbarios de la Rioja”, Antigüedad y Cristianismo XVI (1999a): 133-148.

A. González Blanco, M.P. Pascual y J.L. Cinca, «La Cueva de Cienta (Arnedo, La Rioja)», 
“Los Columbarios de la Rioja”, Antigüedad y Cristianismo XVI (1999b): 149-161.;A. 
González Blanco y T. Ramírez Martínez, «El Monasterio de San Martín de Albelda y sus 
columbarios», “Los Columbarios de la Rioja”, Antigüedad y Cristianismo XVI (1999c): 
179-185.; J. González Echegaray, «Sobre el contexto literario-teológico de los Columbarios 
de la Rioja», “Espacio y tiempo en la percepción de la Antigüedad Tardía”, Antigüedad y 
Cristianismo XXIII (2006): 677-684.; J.L. García Cubillas y R. López Domech, «La Ermita 
de San Martín, en Castilseco (La Rioja)», “Espacio y tiempo en la percepción de la Antigüedad 
Tardía”, Antigüedad y Cristianismo XXIII (2006): 713-718.; Pascual Mayoral, et al, «La 
Cueva de Páceta: Castro Bilibio (La Rioja) ¿Un oratorio rupestre?» “Espacio y tiempo en la 
percepción de la Antigüedad Tardía”. Antigüedad y Cristianismo XXIII (2006): 719-737.; 
S. Velilla Córdoba, S. «Cuevas y eremitorios en la Sonsierra Riojana», “Espacio y tiempo 
en la percepción de la Antigüedad Tardía”, Antigüedad y Cristianismo XXIII, (2006): 753-
783.; Alonso Martínez et al, «Las cuevas de Herrera/San Felices ¿Un eremitorio cristiano?» 
“Espacio y tiempo en la percepción de la Antigüedad Tardía”, Antigüedad y Cristianismo 
XXIII (2006): 685-712.; Ignacio Alonso Martínez, I., 2009, «Las cuevas de Herrera y su 
entorno» “Las cuevas de Herrera, el Monasterio Cisterciense y la Camáldula actual (Miranda 
de Ebro-Haro)”, Antigüedad y Cristianismo XXVI (2009): 21-185.

18	 Antonino González Blanco, «El eremitorio de Tosantos.» “Las cuevas de Herrera, 
el monasterio cistersiense y la Camádula actual (Miranda de Ebro-Haro)”, Antigüedad y 
Cristianismo XXVI (2009): 411-422.

19	 A. Azcárate Garai-Olaun, «Consideraciones de carácter metodológico sobre el estu-
dio de los complejos rupestres Alaveses». Actas del 1er Encuentro Nacional de Estudio de 
Cavidades Artificiales, Paterna (Valencia) (1996): 137-158.

20	 Sociedad espeleológica La Senyera. «Refugios de Acantilado en Chelva (Valencia)». 
Actas del 1er Encuentro Nacional de Estudio de Cavidades Artificiales, Paterna (Valencia) 
(1996): 56-58.

21	 M. Bertrand, Las cuevas de Guadix: Orígenes y Evolución. Cuevas. Encuentro sobre 
el patrimonio troglodítico Beas de Gauadix, (2006).



237Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

y San Torcuato,22 Valdecanales en Jaén, Ronda, Coín, en Málaga;23 en la 
Gallaecia: San Pedro de Rocas (Esgos, Ourense).24

En la actual Turquía y sus iglesias rupestres de Capadocia. Se trata de nu-
merosas capillas rupestres que se conservan muy bien y se encuentran en los 
valles de Soganli, Göreme (la antigua Korama Bizantina) y Menendiz Suyu, 
al suroeste de Kayseri,25 y otros tres hipogeos en Göreme: Qaraleq Kilissé, 
Qezlar Qaléssi y Aïnéli Kilissé,26 al este de Kayseri; en el valle Koramaz 
que tiene 16 km de longitud hay un total de siete villas diferentes de oeste 
a este, hay Büyük, Bürüngüz, Üskübü, Küçük Bürüngüz, Agirnas, Dimitre, 
Vekse, y Ispidin. Ambas en el interior y alrededores de estas siete villas, 
ubicadas en la vertiente del Valle Koramaz, son estructuras talladas en las 
rocas, que son de los siglos VII al X.27 En Belagasi en la villa de Vayseri hay 
28 viviendas en la roca.28 También hay un asentamiento a 90 km de Kayseri 
(Cesarea); en el borde de la provincia de Nigde hay unos acantilados de 
roca de la aldea de Doganli donde hay muchas cuevas vivienda y tumbas 

22	 Reyes et al, «El santuario rupestre de San Torcuato (Guadix, Granada)». In. Jorge 
López Quiroga y Artemio Manuel Martínez Tejera (Eds). Archaeological studies on Late 
Antiquity and early medieval Europe (AD 400-1000) (Aslaeme Series) Porceedings 4. In 
concavis petrarum habitaverunt. El fenómeno rupestre en el Mediterráneo Medieval: De la 
investigación a la puesta en valor. BAR Internatinal Series 2591, Oxford, (2014): 321-339.

23	 M. Riu, «Cuevas-eremitorios y centros cenobíticos rupestres en Andalucía oriental». 
Actas del VIII Congreso Internacional de Arqueología Cristiana. Studi Di Antichità Cristiana 
Pontificio Istituto di Archaeologia Cristiana XXX (1979): 431-448.

24	 J. López Quiroga y N. Figueriras Pimentel, «Ecclesia edificata inter alpes roccas 
nominata, El complejo rupestre de San Pedro de Rocas (Esgos, Ourense)» (2018):373-394.

25	 L. Budde, Göreme. Höhlenkirchen in Kappadokien, (Dusseldorf 1958).; N. Thierry, 
Nouvelles Églises Rupestres de Cappadoce. Région du Hansan Dagi, (Paris 1973).; E. Coche 
de la Ferté, Byzantinische Kunst, (Francfort en Breslau 1982).; Ali Yamaç, «Undergrond 
selters of Tomarza (Kayseri-Turkey)». Journal of Speleology in artificial Cavities, Revista 
della Società Speleologica Italiana Comimisione Nazionale Cavità Artificiali Opera Ipogea1 
(2018):37-50.

26	 A. Bixio, R. Bixio y A. De Pascale, «The rock-cut shelters identified at the beginning 
of the 20Th century by Guillaume de Jerphanion in Göreme (Cappadocia-Turkey): some new 
reflections».Speleology and Spelestology. Proceedings of the IX International scientific con-
ference. Naberznye Chelny, (2018): 133-145.

27	 Ali Yamaç, «Rock-cut Byzantine churches of Koramaz Valley (Kayseri, Turkey)». 
Jornal of Speleology in Artificial Cavities. Revista della Società Speleologica Italiana 
Comimisione Nazionale Cavità Artificiali Opera Ipogea1 (2021):51-68.

28	 A. Yamaç y E. Tok, «Cave dwellings and underground cities of Belagasi villaga an 
Otedere valley (Kayseri-Turkey)». Journal of Speleology in artificial Cavities, Revista del-
la Società Speleologica Italiana Comimisione Nazionale Cavità Artificiali Opera Ipogea 2 
(2015): 41-50.



238 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

talladas en la roca. Fueron excavadas por las comunidades locales Cristianas 
entre los siglos VII y XI.29 Karlik, en el distrito de Ürgüp que esta ubicado a 
25 km al sureste de Nevsehir en el banco izquierdo del río Dreba, tributario 
del río Kizilimark, hay varios acantilados en los que se ven claramente mu-
chos hipogeos.30 El yacimiento de Şahinefendi está ubicado a 20 km al sur 
de Ürgrüp, en el territorio del antiguo thema Bizantino de Capadocia.31 Este 
poblamiento en la roca tallada (Yarlağan Tepe Kaya Köyü) está ubicado 
en la cuenca opuesta (sector oeste), a lo largo del acantilado que bordea el 
Yarlağan. Las características del poblamiento que cae el “muro” acantilado 
tipo aldea, esos medios que los habitantes excavaron en la cara vertical, 
en niveles superpuestos, figura 8.32 Las cuevas vivienda en la orilla del río 
Éufrates, en el sureste de Turquía, entre las aldeas de Halfeti y Gumuskaya. 
Con un resultado preliminar de 97 diferentes poblamientos en la roca fueron 
identificados y inventariados.33 Oto yacimiento de poblamiento en la roca 
tallada al norte del Valle Perisrema, en las aldeas de Selime y Yaprakhisar 
en Cappadocia occidental, durante el período medio Bizantino alrededor 
de los siglos X-XI. Sobre una docena de viviendas consistentes en iglesia, 
salas, cocinas, establos y una variedad de otras habitaciones multifunción 
organizadas alrededor de patios abiertos.34

El fenómeno del monacato rupestre es difundido en las provincias orien-
tales del imperio. El cristianismo de la antigua Armenia tiene también ejem-
plos como es Sabereebi (Georgia), destacando el monasterio de Airi Vank 

29	 A. Yamaç y E. Tok, «Doganli underground shelter (Cappadocia-Turkey)». Journal 
of Speleology in artificial Cavities, Revista della Società Speleologica Italiana Comimisione 
Nazionale Cavità Artificiali Opera Ipogea 2 (2016): 57-62.

30	 C. Galeazzi y C. Germani, «The rock-cut settlement of Karlik (Central Turkey) 
Speleological investigations». Proceedings of International Congress of Speleology in 
Artificial Caves. Hypogea Cappadocia, March 6/8, (2017): 282-289.

31	 A. Bixio y R. Bixio y A. De Pascale, «The rock-cut sites in the basin of Şahinefendi 
(Ürgüp-Cappadocia)». Eds Mario Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixio, Ali Yamac.Hipogea 
Proceedings of International Congress of Speleology in Artificial Cavities Cappadocia, 
Turkey March 6/8 (2017): 261.

32	 Bixio…269.
33	 Ali Yamaç, «Cave Dwelings of Euphrates River (Southeast Turkey)». Eds Mario Parise, 

Carla Galeazzi, Roberto Bixio, Ali Yamac.Hipogea Proceedings of International Congress of 
Speleology in Artificial Cavities Cappadocia, Turkey March 6/8 (2017): 298-299. 

34	 V. Kalas, «Sacred Boundaries and Protective Borders: Outlying Chapels of Middle 
Byzantine Settlements in Cappadocia». Eds. Charles Gates, Jacques Morin and Thomas 
Zimmermann. Sacred Landscapes in Anatolia and Noighboring Regions. BAR International 
Series 2024. Oxoford, 2009. 79-91.



239Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

(Monasterio de la caverna).35 En las tierras altas Tigranakert of Artsakh, Ani, 
Geghard, Marros, Spitak, Ayrivank, Havuts Tar, Mankunk, Met Gilandar, 
Ali Mardan, y especialmente en el yacimiento llamado Khts ubicado en el 
territorio de Khosrov reserva, a 34 km al noreste de la ciudad de Artashat.36

En Georgia el complejo monástico artificial en la provincia de Mesheti, 
a la izquierda del río Mtkvari, que son Lauras, el cual es semejante a les 
Covetes dels Moros (figura 6).37 También al sureste de Georgia en la provin-
cia de David-Gareji en los muros tienen pinturas e inscripciones su cons-
trucción data de los siglos VI-VII, y durante los siglos XIII-XIV, hay 21 
monasterios, cinco de los cuales fueron fundados por San David y su grupo 
tiene un significado religioso, y son destino de la peregrinación.38

En la actual Siria y sus monasterios de Qara Qûzâq situado en el margen 
derecho del río Sayur, antes de la confluencia con el Éufrates, que es un 
inmenso monasterio rupestre excavado en la caliza blanda del monte que 
flanquea el curso del agua. También existen cavidades rupestres, como es el 
monasterio de Quinnasrin ubicado en el curso superior del río Éufrates, que 
se fechó en el siglo VI.39

35	 E. Utudijan, Les monuments arméniens du IVe siècle au XVIIe siècle, (Paris 1967).; 
P. Donabédian y J.M. Thierry, Armenische Kunst, (Friburgo en Breslau 1988).

36	 A. Bobokhyan y S. Davtyan, «Common Traits of Artificial Caves and Rock-cut 
Constructions in Ancient Armenia». Cappadocia Hypogea. International Congress of 
Speleology in Artificial Cavities. Eds.Mario Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixio, Ali Yamaç 
in Proceedings of International Congres of Speleology in Artificial Cavities, Cappadocia, 
Turkey, March 06/10 (2017): 327-336.

37	 N. Bakhtadze, «New considerations on the architectural structure of the Vardzia rock-
cut ensemble and peculiarities of the ongoing monastic life». Proceedings of International 
Congress of Speleology in Artificial Cavities. Hypogea Dobrich-Bulgaria, 20-25 May. Eds. 
Alexey Zhalov, Vanyo Gyrorev, Meter Delchev (2019): 131-138.

38	 N. Bakhtadze, B. Gabekhadze y V. Mamiashvili, «Typological and Chronological 
Problems of David-Gareji (Georgia) Cave Churches Against the Background of Cappadocian 
Rock-cut Monuments». Proceedings of International Congress of Speleology in Artificial 
Cavities. 10Eds. Mario Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixo, Ali Yamaç Hypogea Cappadocia, 
Turcky, march 06/, (2017): 395-403.; G. Casnati, «Europa Nostra and EIBI missin in David 
Gareji monasterios and hermitages (Georgia)». Technical recomendations and some input. 
International conferencia David Gareji. Multidisciplinary Study an Development Strategy, 
Proceedings Tblisi, (2020): 16-25.; Z. Tvalchrelidze y N. Murgulia, «Archeological Study of 
the Gareji Monastic Complex: Results and Prospects. International conferencia David Gareji. 
Multidisciplinary Study an Development Strategy»Proceedings.Tiblisi, 2020. 34-35.

39	 A. González Blanco y G. Matilla Séiquier, «Cristianización: Los monasterios del ám-
bito de Qara Quzap», “Romanización y Cristianismo en la Siria Mesopotámica”, Antigüedad 
y Cristianismo XV (1998): 399-415.; José Antonio Molina Gómez, «El monacato cristiano 



240 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

En Israel, en las estribaciones de Judea se encuentra el yacimiento de 
Horvat Qasra, hechas en el período Bizantino.40 También el las estribaciones 
Judías, en los alrededores de Beth Covrin, la mayor parte son columbarios con 
epigrafía griega.41 En el desierto de Jerusalén hay unos 60 cenobios, y monjes 
que establecieron las normas como Chartion, Euthymius, Theoctistus, Sabas, 
como monasterios más importantes el de Spelaion, La Gran Laura de San 
Sabas, el monasterio de Choziba, Ain abu Mahmud.42 La laura de San Firmin, 
ubicadas en hahal Michmas (Wadi Suweinit) del siglo VI.43 Hovart Tabaq tie-
ne unos 5000 m2, algunas cavidades son de la edad del hierro, otras helenís-
ticas y de comienzos del periodo romano, y tres son del período Bizantino.44 
El yacimiento de Ein Fara, identificado como el monasterio (laura) de Pharan 
fundado por Chariton, ubicado a uno ca. 9km de Jerusalén.

Ya dentro de Europa los monasterios rupestres de Grecia y los Balcanes 
son muy conocidos, como el del Monte Athos en la Calcídica, o Meterora 
en Tesalia.45 

En Bulgaria, en el valle de Arbotin, se halla una iglesia excavada, con 
celdas situadas a un lado y otro de la misma, excavadas en la roca. Otro 
monasterio en la aldea de Madara; al este de Madara hay otro monasterio 
al lado derecho del río Povadiya. Hacia el este a lo largo del valle del río 

en Siria. Introducción, problemas y propuestas». “Romanización y Cristianismo en la Siria 
Mesopotámica”. Antigüedad y Cristianismo XV (1998): 379-397.

40	 B. Zissu y A. Kloner, «Underdround explorations at Horvat Qasra, Southern Judean 
Foothills, Israel». Proceedings of International Congress of Speleology in Artificial Cavities. 
Hypogea Dobrich-Bulgaria, 20-25 May. Eds. Alexey Zhalov, Vanyo Gyrorev, Meter Delchev, 
(2019): 125-130.

41	 B. Zissu y A. Kloner, «The Bell-Shaped Quarries of the Judean Foothills, Israel». 
Journal of Speleology in Artificial Cavities. Rivista della Società Speleologica Italiana 
Commissione Nazionale Cavità Artificiali. Opera Ipogea 2 (2014):47-60.

42	 J. Patrich, «Daily Life in the Desert of Jerusalem. In Olivier Delouis et Maria 
Mossakwska-Gaubert» (Eds). Le vie quotidiennne des moines en Orient et Occident (IV-
X siècle) Volume I: L’état des sources. Institut Français D’archéologie Orientale École 
Française D’Athènes. Biblothèque D’étude 163, 2015. 125-150.

43	 R. Rubin, «Greek and “Syrian” Anchorites in the Laura of ST. Firmin». Arman 15 
(2003): 81-96.

44	 N. Sagiv y B. Zissu, «Rock-cut Caves and Hiding Systemsat Hovart Tabaq». Niqrot 
Zurim 20 (1999): 46

45	 D.M. Nicol. Meteora. The Rock Monasterios of Thessaly, (Londres 1963).



241Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Povadiya hay más monasterios similares, el más grande de ellos es el de 
Golyamoto Boulo, que tiene unas 45 cámaras.46

En la Europa central, en las montañas de Salzburgo, en Austria, se hallan 
unas catacumbas en que se encuentra la Cueva de Máximo, un abrigo rupestre 
en Falkensteinkirche, el eremitorio de Pitten, del siglo IX. En Croacia está 
la cueva Zmajeva Pécima, en la población de Brac. En Alemania la cueva 
Steinkirche, en Schwarzfeld, en Harz, que es un eremitorio. En Suiza la cueva 
de Wildkirche del siglo XVI, otra cueva es la Verenasschlucht, del siglo XV.47

En Italia en el área Finalese, de geología cárstica, que está ubicada en 
Savona en la región de Liguria; al norte de Italia hay gran variedad de cue-
vas artificiales y naturales.48

En Rusia las cavidades rupestres empiezan hacia el siglo VIII, y sus inicios 
coinciden con la misión de los monjes bizantinos, muchos de los cuales fueron 
hacia Asia menor, Táuride y Crimea, este último hay muchas cuevas, también 
en la región del alto Don se han encontrado eremitorios rupestres. En las cer-
canías de Kiev hay un monasterio con sus cuevas del siglo XI, que se encuen-
tra en la orilla derecha del río Dnjéper.49 Mientras que en Ucrania, en la región 
del Don, el Templo de San Antonio y Teodosio, Templo de la Natividad y San 
Juan Bautista, Templo de San Alexis, mientras que el la región de Belgorod en 
Rusia, Templo de Santa Trinidad, Templo de Ignacio de Antioquía, Templo de 
Shmarnensky, en la región de Voronezh, Templos de Kalacheevsky, Templo 
de Starokriushensky, Templo de Sicilia Icono de Nuestra Señora y otros tantos 
templos más50 y el monasterio de Divnogorosky.51

46	 A. Handjiyski. Rock Monasterios, (Sofía 1985).; K. Skorpil, Opis na starinite po te-
cenieta na reka Rusenski Lom. Meteriali za archeologiceska karta na Bugarija, (Sofía 1914).

47	 H. Kusch y I. Kusch. Kulthöhlen in Europa, (Colonia 2001).
48	 S. Mordeglia, «The anthropogenic caves in Finalese (northern Italy) during historical 

age». Eds Mario Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixio, Ali Yamac.Hipogea Proceedings of 
International Congress of Speleology in Artificial Cavities Cappadocia, Turkey March 6/8 
(2017): 539.

49	 E. Benz, Russische Heiligenlegenden, (Zurich 1953).; I. Smolitsch. Russisches Mönchtum. 
Entstehung, Entwicklung und Wesen 938 bis 1917, Das östliche Christentum, Neue Folge, Helft 
10/11, 1953.; I. Smolitsch. Kiew (Kiev). Höhlenkloster RGG III, Tubinga:1272, 1959.

50	 A. Gunko, V. Stepkin y S. Kondratyeva, «Caves temples in the Don region, Russia 
and Ukraine». Eds. Mario Parise, Carla Gaeazzi, Roberto Bixio, Ali Yamac. Proceedings of 
International Congress of Speleology in Artificial Caves. Hypogea Cappadocia, Turkey 6/10 
March. (2017): 468-474.

51	 V. Stepkin, «Via Crucis in the Caves of Divnogorsky Monastery in Voronezh 
Region, Russia». Proceedings of International Congress of Speleology in Artificial 



242 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Para el continente africano tenemos a Egipto y Etiopía. En Egipto en el de-
sierto de Esna hay un complejo monástico subterráneo del siglo VI.52 En Etiopía 
hay unas iglesias monolíticas, que son bloques de piedra excavadas y talladas, 
como son la iglesia de Chervos Wukro; a ésta se le atribuye hacia el siglo IV, 
otra iglesia es la de Abreha Atsbeha que dataría del siglo V, tiene planta cruci-
forme. La iglesia en la comarca de Lalibela llamada Jemrehane Cristo, que se 
adentra en un abrigo rocoso y la construcción se realizó entre el 1132 y 1172. 
La iglesia de Bet Giorgis, del siglo XIII, la iglesia de Bet Medhane, es la única 
iglesia completamente excavada en la roca. La iglesia Bet Mariam, de lo siglos 
XII-XIII. Al este de Lalibela hay cinco iglesias excavadas en las colinas de toba: 
Bet Gabriel-Rafael, Bet Mercurios del siglo XV, Bet Emmanuel y Bethlehem.53 

4. La geografía eclesiástica de la provincia Carthaginensis en estos 
siglos 

Los estudios sobre el primitivo cristianismo en tierras valencianas han 
experimentado un fuerte avance en los últimos tiempos.54

La organización de la Iglesia Hispana en el siglo VII obedece, en su 
aspecto geográfico, por una parte a la vieja tradición hispanorromana, y 
por otra, a las realidades del momento histórico que unen al destino de la 
Iglesia peninsular, por formar parte también su territorio del reino visigodo 
de Toledo, figura 5.

En el texto del Liber Itacii:Setabi tenat de Custo vsque ad Moletam de 
Togolla vsque Vinitam. Denia tenat de Goza vsque Vinitam de Silua vsque 
Gil. Valentia teneat de Silua vsque Musuetrum de mare vsque al Pont.

Cavities. Hypogea Dobrich-Bulgaria, 20-25 May. Eds. Alexey Zhalov, Vanyo Gyrorev, 
Meter Delchev, (2019): 110-115.

52	 S. Sauneron, y J. Jaquet, «Ermitages chrétiens du désert d’Esna I». Archéologie et 
Inscriptions, Fouilles de l’Institut Français d’Archéologie Orientale du Caire, XXIX, 1972. 

53	 E. Hein y B. Kleidt, Äthiopien, chistliches Afrika. Kunst, Kirchen un Kultur, 
(Ratingen 1999).

54	 Enrique Llobregat Conesa, Teodomiro de Oriola. Su vida y su obra, (Alicante, 
Publicaciones de la Excma Diputación Provincial, 1973).; Enrique Llobregat Conesa, La 
primitiva Cristiandat Valencia, (Alicante, 1977).; Enrique Llobregat Conesa, El Cristianisme 
primitiu al Pais Valencià: un analisi d’historia Local,Vol I. (Valencia 1975).; J.Teixidor, 
Episcopologio Valencia (1092-1773), (Valencia, 1998).; V. Cárceles Ortí, Historia de la 
Iglesia de Valencia, (Valencia 1986, 2 vols.).; A. Ribera Lacomba, et al., Los orígenes del 
cristianismo en Valencia y su entorno. Grandes Temas Arqueológicos 2. (Ajuntament de 
Valencia, 2000). 



243Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Texto de la División de Wamba en la compilación najerense: Setabi 
teneat de Custo usque ad Moletam. de Togola usque Uiutam. Denina te-
neat de Goza usque Uine Silua usque Gil. Valentia teneat de Silua usque 
Muruetrum. De Mare usque al pont.

Texto de la División de Wamba en el Liber Chronicorum pelagiano: Ilici 
teneat per terminos Bagastri Setabis et Deniam. Setabis teneat de Custo 
usque Molletam de Todota usqueUmitam. Denia teneat de Goza usque us-
que (sic) Umitan de Silua usque Gil. Valentia teneat de Silua usque Murum 
ueterum, de mare usque Alpont.

Texto bracarense de la División de Wamba: Valentia teneat de Silua usque 
Muruetro de Mare usque Lapont. Sedtabi teneat de Usto usque Almolleda de 
Tog… inita. Denia teneat de Goza usque Uinita de Silua…

Texto de la redacción aragonesa de la División de Wamba: Setabi teneat 
de Usto usque Almolledam de Togola usque Iunitam Iterum. Denia teneat de 
Goza usque Iunita de Silua usque Gil Iterum. Valentia teneat de Silua usque 
in Muruetrum de mare usque Lapont Iterum.

Fragmento de la redacción toledana del texto de la División de Wamba: 
Illici tenet de Orola usque Histon, de Bera usque in Lumbam. Citaui tenet 
de Isto usque ad Moledam, de Tagola usque Uriia. Denia tenet de Gaza us-
que Uimmeta, de Silua Gil. Castalona tenet de Gil usque Tor, de Alba usque 
Astrauia. Valentia tenet Silua usque Muruetrum, de Mare usque Alpont.55

Dentro de las tierras que hoy forman en la comunidad Valenciana, en la 
antigüedad tardía se documentaron tres obispados: Valencia, Játiva y Denia. 
No es este el lugar para hacer una exposición pormenorizada del tema, pero 
quiero detenerme por un momento en recordar el documento de la llamada 
“Hitacion de Wamba”,56 porque nos abre una ventana para el estudio de 
nuestra tierra. El obispado de Játiva, en el que estaríamos incluidos, tie-
ne como referencia definitoria cuatro mojones asignados a Xàitva, Custo, 
Moleta, Togola e Inta. El mojón que nos interesa es el de A Moleta, en 
contraposición al de Custo, lo situamos en las cercanías de Banyeres, por la 
sierra llamada de Bocairente que nace en Mariola y se pierde por los contor-
nos de Biar o Villena, o tal vez en otro valle que comprende los pueblos de 
Onil, Ibi y Castalla, lo que parece confirmarnos el hecho de que cuando el 
rey Leovigildo dividió el Ducado de Auriola en siete condados, uno de ellos 

55	 Luís Vázquez de Parga, La División de Wamba. Contribución al estudio de la historia 
y geografía eclesiásticas de la edad media Española. Consejo superior de investigaciones 
científicas. Instituto Jerónimo Zurita. (Madrid, 1943).

56	 Luís Duart, Los Obispados Godos de Levante, Ediciones Morata, (Madrid 1960:13).



244 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

se llamaba Mola, que pudo ser la misma población de que tratamos, o tal 
vez otra más pequeña vecina de Mola, ya que Moleta parece diminutivo de 
Mola, como ocurre con Setabis y Setabicula; y estos valles, que insinuamos 
de Banyeres y Castalla, no andan muy lejos de Orihuela.

El obispado setabense estaba limitado por Succo y Suca al levante, y por 
Moleta y Togola al poniente, comprendiendo en su jurisdicción los valles de 
Albaida, Onteniente, Bocairente, Banyeres de Mariola y tal vez Castalla, y 
desde Almansa al río Júcar, que lo ceñía en parte por el norte y por el este hasta 
la población de Suca, que la dejamos situada cerca de Albalat de la Ribera.57 

Pues dado que el mojón de Moleta segundo de Játiva, lleva las siguien-
tes variantes: Moleta, Molleta, Almolledam, ad Molledum, Almaledum, ad 
Moledam y como lectura no puede ser más que una, creo que debe leerse ad 
Moletam. Por lo tanto creo que dicho mojón debería haber estado ubicado 
en Bocairente o en Banyeres de Mariola.

Figura 5: Reino Visigodo con la delimitación de las provincias. La flecha indica 
la ubicación de Bocairent.

57	 Duart…,32

 16 

lectura no puede ser más que una, creo que debe leerse ad Moletam. Por lo tanto creo 
que dicho mojón debería haber estado ubicado en Bocairente o en Banyeres de Mariola. 

 
Figura 5: Reino Visigodo con la delimitación de las provincias. La flecha indica la ubicación 
de Bocairent. 
 
5. Los concilios Visigodos 
 En el concilio de Toledo VII del año 646, el apartado V. De los ermitaños honestos 
y de los errabundos nos dice lo siguiente: 
V. De reclusis honestis sive vagis. 
Quosadam paternarum incognitos vel oblitos traditionum in tantam conspicimus 
corruisse desidiam, ut eorum execrando usu pene ablita patescant quae extiterunt 
constituta; dum enim indocti docere appetunt, qui aliud quam quia ignorantiae errore 
vexentur ostendunt? Et quia gressu praepostero intentes praesumtionem doctrinae 
discendi studiis antepenunt, patet quod pon summa utilitatis petunt sed actioni 
depravationis inserviunt. Ex hoe igitur iustae severitatis talia decernentes, opportuno 
tempore indicio iubemus eos quos in cellulis propriis reclusos sanctae vitae ambito tenet, 
quosque eiusdem sancti propositi et merita iuvant et probitas // ornat, quietos Dei auxilio 
et nostro favore tutos existere. Illos vero quos in tale propositum ignavia inpulit, nen 
prudentiae cognitio deputavit, quosque nulla viate dignitas ornat, sed quod est deterius 
et ignorantia foedat et morum execrato turpat, decernimus ab his abici cellulis, atque 
locis in quibus auferuntur vagi aut tenentur inclusi atque ab episcopis sive rectoribus 
monasteriorum, ex quorum congregatione fuerunt vel in quorum vicinitate consistunt, in 



245Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

5. Los concilios Visigodos

En el concilio de Toledo VII del año 646, el apartado V. De los ermitaños 
honestos y de los errabundos nos dice lo siguiente:

V. De reclusis honestis sive vagis.

Quosadam paternarum incognitos vel oblitos traditionum in tantam cons-
picimus corruisse desidiam, ut eorum execrando usu pene ablita patescant 
quae extiterunt constituta; dum enim indocti docere appetunt, qui aliud quam 
quia ignorantiae errore vexentur ostendunt? Et quia gressu praepostero in-
tentes praesumtionem doctrinae discendi studiis antepenunt, patet quod pon 
summa utilitatis petunt sed actioni depravationis inserviunt. Ex hoe igitur 
iustae severitatis talia decernentes, opportuno tempore indicio iubemus eos 
quos in cellulis propriis reclusos sanctae vitae ambito tenet, quosque eiusdem 
sancti propositi et merita iuvant et probitas // ornat, quietos Dei auxilio et 
nostro favore tutos existere. Illos vero quos in tale propositum ignavia inpu-
lit, nec prudentiae cognitio deputavit, quosque nulla viate dignitas ornat, sed 
quod est deterius et ignorantia foedat et morum execratio turpat, decernimus 
ab his abici cellulis, atque locis in quibus auferuntur vagi aut tenentur inclusi 
atque ab episcopis sive rectoribus monasteriorum, ex quorum congregatione 
fuerunt vel in quorum vicinitate consistunt, in monasteriis omnimodo deputen-
tur, ut illic sancti ordinis meditantes doctrinam primum possint discere quae 
sunt a patribus instituta, ut post valeant docere quae sunt sancta meditatione 
praecepta, atque tunc demum si doctrinae et sancti operis fructu extiterint 
fecundati, ad summam virtutis properent exercitio sanctae intentionis inbuti. 
Deinceps autem quiquumque ad hoe sanctum propositum venire disposuerit, 
non aliter illis id dabitur adsequi neque ante hoe poterunt adipisci, nisi prius 
in monasterio constituti, et secundum sanctas monasteriorum regulas plenius 
eruditi et dignitatem honestae vitae et notitiae potuerint sanctae promerei 
doctrinae. Illos autem quos tantum extrema vesania occuparit, ut incertis lo-
cis vagi atque morum depravationibus inhonesti ullam prorsus nec stabilita-
tem sedis nec honestatem mentis habere extiterint cogniti, quiquumque ex his 
a sacerditibus vel ministris vagantes reppererit, aut si fieri potest coenobio-
rum patribus corrigendos adsignet, aut si difficile est pro sola honestate vitae 
vigoris suae potestatis erudiendos inclinet.58

58	 José Vives, Concilios Visigóticos e Hispano-Romanos. CSIC. (Madrid 1963:255-256).



246 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Por lo que da a entender que la extensión de los eremitas anacoretas 
en esa época en Hispania, en lo que hacen un apartado en el concilio VII 
de Toledo para regularizar la vida que llevan dentro de las celdas aquellos 
monjes eremitas.

6. Monacato en Oriente, los comienzos

En los territorios del Egipto y Palestina, el monacato y la peregrinación 
jugaron un papel importante en la creación de un espacio sagrado que trans-
formaron el culto de los lugares y de la gente de su tradicional religión a 
la cristiandad y similares problemas de fuentes y metodología se ocuparon 
del estudio del ese fenómeno. Por otro lado, las diferencias en topografía y 
Palestina como único estado del lugar de eventos bíblicos dieron a ese pro-
ceso de carácter diferente.

La ideología del monacato Egipcio fue formada por lo severo, austero, 
y la diferencia entre la tierra cultivable a lo largo del Nilo y en el Delta, 
por una parte, y el inhospitable desierto por otra. Antes del comienzo de 
la segunda mitad del siglo III, los cristianos experimentaron con una va-
riedad de formas de “retiro”, que se desarrolla, solidifica, o desaparece en 
los siglos siguientes. El patriarcado de Alejandría estableció y mantuvo 
su autoridad ante los desafíos monásticos y la oposición de Melitian por 
representación misma como ascético en carácter y condescendiente con 
los grupos monásticos.

En Palestina también, la vida monástica tomó diversas formas y tuvo 
un único punto de origen. Aunque numerosos monjes en Egipto llegaron 
allí desde otra parte, en Palestina los cristianos ascéticos de otras regiones 
jugaron un papel mucho más trascendente en la fundación de monasterios 
y formaron sus caracteres. Los cristianos hablantes latinos del oeste tal 
como Rufinus, Melania, Jerónimo y Paula crearon y dirigieron grandes 
comunidades monásticas en y alrededor de Jerusalén: su extensa litera-
tura y contactos políticos por todo el Mediterráneo, situando su ascético 
esfuerzo dentro de las políticas teológicas y eclesiásticas desde el prin-
cipio. Comenzando hacia finales del siglo V, una oleada de migraciones 
desde comunidades monásticas en Egipto las cuales trajeron tradiciones 
monásticas a Gaza y otras áreas del sur de Palestina, que llegaron a ser 
el centro de transmisión y consolidación del Apophthegmata Patrum. En 
comparación con el escenario Egipcio, la relativa proximidad a Jerusalén 
de los principales monasterios en la región del desierto, entre las montañas 



247Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

de Judea y el Mar Muerto significó ese tráfico entre “desierto” y “ciudad” 
fue constante.59

Los primeros monjes conocidos por nosotros son Hilarion de Thvata, 
quien vivió en la región de Gaza: Epiphanius quien se instaló cerca de 
Eleutherópolis, en el Shephelah; y Chariton, un nativo de Iconium en Asia 
Menor, quien llegó a ser el fundador del monacato en el desierto de Judea. 
El movimiento monástico se extendió por toda Palestina durante el período 
Bizantino (324-642 d.C.), y los restos de monasterios han sido hallados en 
diversas áreas. Muchos monasterios fueron establecidos alrededor de gran-
des ciudades y en lugares santos y lugares de peregrinación, mientras otros 
fueron establecidos en las áreas del desierto.

Una breve visión de conjunto de la actual investigación arqueológica 
podría conducir a uno a creer que esos monasterios que no fueron asocia-
dos con los centros urbanos, lugares santos, o sitios de peregrinaje fueron 
reducidos al desierto de Judea, la península del Sinaí, o al campo de Gaza, 
y que esos monjes quienes escogieron una vida fuera de las ciudades y 
lejos de los sitios de peregrinaje se interesaron sólo en soledad y aisla-
miento, comprendiendo la vida tan lejos como fuera posible desde los ha-
bitantes de Palestina. Recientes excavaciones arqueológicas e inspeccio-
nes nos permiten reducir la laguna entre la discusión arqueológica, que se 
centra casi exclusivamente en el estudio de los monasterios del desierto de 
Judea, y los documentos literarios, que atestiguan una mayor distribución 
extensa de monasterios en el campo de Palestina. Mientras esto es verda-
dero que muchos monasterios fueron localizados en lugares de soledad, 
principalmente en el Desierto de Judea y el sur del Sian, un sorprendente 
número de monasterios fueron edificados en la proximidad de aldeas ru-
rales. También, un pequeño pero significante número de fuentes literarias 
hablan de contactos entre monjes y los habitantes de las vecinas aldeas.60 
Es notable que ambos, Teodoro de Petra y Cirilo de Scythopolis, lograran 
como un único Theodosius de mayor éxito con el constante compromiso 
para una bien ordenada realización de la liturgia de las horas en su monas-
terio. Es de suponer que fue una herencia que él derivó desde el patrón de 

59	 D. Brakke, «The East (2): Egypt and Palestine». Harvey and Hunter-C17 OUP211 
Harvey-Hunter.Chapter 17 (2007): 352-353.

60	 D. Bar, «Rural Monasticism as a key Element in the Christianization of Byzantine 
Palestine». Harvarda Theological Review 98(1) (2005): 49-50.; L. Perrone, “Byzantine 
Monasticism in Gaza and in the Jusean Deser: A comparison of their spriritual traditions”. 
Proche-Orient Chrétien 62 (2012): 14.



248 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Cappadocia monacato via la oración en los Lugares Sagrados, como pudo 
observar y practicar en su estancia en Jerusalén. Sin embargo, el sistema 
de siete horas de oración extendida en el Desierto de Judea des los coeno-
bia a las laurae.61

7. Discusión

Que está clara su antigüedad, aunque se diga que es musulmana no es 
acertado decir que sean de los siglos X-XI. Como todo, en el transcurso del 
tiempo se reutiliza o simplemente se construye encima.

Durante la época visigoda el monacato en toda Hispania es un volcán en 
erupción. San Agustín había reglamentado la vida en común de monjes en el 
Norte de África; San Isidoro de Sevilla crea su propia regla monástica para 
un cenobio que él mismo funda cerca de Sevilla; San Fructuoso del Bierzo 
organiza a sus monjes en aquel rincón del mundo con algunas particularida-
des dignas de nota. Da la impresión de que no hay una regla definida, sino 
que cada “maestro” regula la vida de los monjes dentro de un esquema ge-
neral común pero con matizaciones relacionadas con la propia idiosincrasia 
y el sistema de valores y cosmovisiones de cada lugar. 

En las cuevas que siempre se habían utilizado para habitar en ellas, jus-
tamente con las invasiones el siglo V experimentan un auge muy importante 
en toda Europa y muy especialmente el uso de las mismas por los cristianos 
para vivir en ellas como monjes y para emplearlas como lugares de culto.62 
Dentro de este contexto creo que hay que situar el origen cristiano y mo-
nacal de les Covetes dels Moros, yendo más allá propondría el cambio de 
nombre por el de las Lauras de Bocairent.

7.1.	 Abiertos en las paredes verticales de las montañas: yacimientos si-
milares

Este carácter de hábitat en altura, al modo de las conocidas lauras es 
uno de los distintivos de identidad de los complejos monacales rupestres de 
Valencia (figura 1). Estos emplazamientos elevados, aportan a cada uno de 
los conjuntos eremíticos tintes completamente espectaculares. 

61	 Perrone…, 17.
62	 A. González Blanco, U. Espinosa Ruiz y J.M. Sáenz Gonzáles, «La población de la 

Rioja durante los siglos oscuros (IV-IX)». Berceo XCVI (1979): 81-111.



249Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

El acantilado está completamente ocupado en su parte inaccesible indi-
cando así que, desde el principio, las aberturas se dispusieron con un deseo 
de protección. No hay cavidades no conectadas y ninguna de las ventanas 
se superpone, lo que permite el uso de escaleras de cuerda sin superpo-
sición. Si bien ciertos cuellos de botella presentan una ubicación poco 
funcional, en su conjunto, las habitaciones se unen de manera coherente. 
Parece, además, que es imposible profundizar en un conjunto de este tipo 
sin cometer algunos errores más o menos corregidos. Sobre todo, parece 
difícil crear un refugio tan extenso y complejo recuperando estructuras 
preexistentes excavadas con un fin totalmente diferente y cuyo trazado no 
tuvo en cuenta ningún criterio defensivo.

Se podría poner en comparación con el monasterio de Vardzia en Georgia, 
que fue empezado en el rey Giorgi III y fue acabado en el reinado de su hija 
Tamar en los años 80 del siglo XII (figura 6).63

Figura 6: El Monasterio cueva de la Vardzia en Georgia, Fuente: Bahtadze 
2019: 131.

Otra comparación sería en el Valle de Otedere Ciudad Subterránea 1, 
ubicada a 900 m hacia el sur de la Cueva Belagasi, en Turquía (figura 7).64

63	 Bakhtadze, «New considerations on the architectural…», 132.
64	 Yamaç y Tok, «Cave dwellings and underground…», 48



250 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Figura 7: Exterior de la segunda habitación en la entrada del nivel del Valle de 
Otedere Ciudad Subterránea 1 Fuente: Yamaç y Tok 2015, 48.

Otro yacimiento en Turquía semejante es Yarlağan Tepe; el yacimiento 
de Şahinefendi está ubicado a 20 km al sur de Ürgrüp, en el territorio del 
antiguo thema Bizantino de Capadocia.65

Figura 8: El “muro” aldea en la roca tallada de Yarlağan Tepe Fuente: Bixio et al. 
2017, 269.

Otro dato en que nos podemos basar es que todas las ventanas dan al 
exterior, y en la parte baja de estas ventanas hay unos agujeros o anillas de 
presión de las que probablemente podía prender escalas de cuerda para ac-
ceder individualmente a sus cavidades, quedándose incomunicados entre sí. 
Bajo el farallón, también se pueden ver otras anillas de presión que servirían 
para sujetar estas escalas por el extremo inferior. En el interior de estas ven-
tanas existen unas hendiduras capaces de alojar una madera a forma de losa 

65	 Bixio et al, «The rock-cut sites in the basin of Şahinefendi…», 261.



251Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

que era fijada mediante travesaños, cuyas hendiduras también son visibles 
inmediatamente detrás de las ranuras de alojamiento de esta tabla o losa 
que cubría las ventanas para proteger el recinto por razones climatológicas, 
defensivas o simplemente religiosas.

En el centro de la ventana hay unas canaletas que se unen a una ranura 
periférica exterior construida probablemente como desagüe para evitar que 
las aguas pluviales penetrasen en cada una de las celdas. 

7.2. Mobiliario rupestre y decoración interna, epigrafía

Sin duda alguna, uno de los elementos muebles más comunes en los mo-
nasterios fueron los bancos.

Otro elemento mueble son los lucernarios, que están tallados en la roca, 
lo que implica la utilización de lámparas de aceite.

Las hornacinas excavadas en la roca son otro elemento, nichos y huecos 
de todos los tamaños, formas y secciones posibles cuya funcionalidad se nos 
escapa en la mayoría de ocasiones. Un alto porcentaje de ellos debían des-
tinarse a colocar objetos, quizás como depósito de libros, rollos litúrgicos, 
cuencos, platos, imágenes y crucifijos. 

Las capillas, nichos de oración, tienen de sección rectangular o semicir-
cular, ya sea en posición central o lateral. En ciertas ocasiones, el caso de 
mayores dimensiones, la cabecera adquiere una forma más habitual confor-
mando un ábside de tipo cuadrangular. Estas cabeceras son pequeños nichos 
meramente indicados, se presentan en la mayoría de los casos como la única 
prueba para certificar la existencia o no de una iglesia. En algunos casos, el 
nicho central va acompañado de otro nicho u hornacina lateral. Además en 
varias ocasiones, un pequeño lucernario iluminaba esta parte del edificio. 
Esta descripción sería para la gran mayoría de los eremitorios. 

Para nuestro caso hay bastantes bancos, algún lucernario, varias hornaci-
nas y nichos, y como capilla tal vez solamente hay una como tal,

En cuanto a la epigrafía lo que he podido encontrar son varias inscripcio-
nes talladas en la roca (figuras 9, 10, 11, 12 y 13) lo que nos ayuda para la 
datación de estas cavidades. 

Otros dibujos epigráficos que ya comentó66 concretamente en la celda 37, 
del que dice lo siguiente: 

66	 Vañó, «El monumento nacional…», 6



252 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

“Un desprendimiento, causado por algún terremoto, le arrebató la venta-
na y fachada, quedando la celda a la intemperie, razón por la cual es cono-
cida como La Terrassa. En el suelo llama la atención una cruz latina picada 
a la perfección, de unos 20 milímetros de grosor en sus brazos, y flanqueada 
por las letras E y V, que nos hacen pensar en el anagrama latino Evangelio 
Victoria. Así mismo, observamos allí grabadas las letras mayúsculas “ALL”, 
que nos recuerda la palabra latina “Alleluya” en abreviatura; e inmediatas 
están también las que parecen ser “HPS”, que si las miramos al revés dan 
“SdH”. Se trata de grabaciones muy antiguas que nos sugieren así mismo el 
anagrama griego “XPS”, que significa Cristo”.

Mi lectura es ΛP[, no obstante fijándonos bien es Λ I P Σ [ (pero el pro-
blema es que el símbolo [ no está en abecedario griego). Siendo su trancrip-
ción L I R S [ (E), a no ser que esta última letra fuera una E, pero el trazo 
de la parte media no está unido. Mientras que debajo de estas letras estarían 
ΛM que su transcripción sería LM (figura 11).

En la figura 9 se observa bien el ALL, y al lado en vertical se observa Θ 
Π, que su transcripción sería TH P.

La cruz latina que tiene unos 20 milímetros de grosor en sus brazos en la 
que arriba de los brazos (figura 10), hay epigrafía que comento abajo.

Figura 9: Epigrafía con la inscripción 
ALL. Fuente: Elaboración del autor

Figura 10: Cruz latina al lado de la L ΘΠ 
Fuente: Elaboración del autor

 22 

 
Figura 9: Epigrafía con la inscripción ALL                 Figura 10: Cruz latina Fuente:  al lado 
de la L ΘΠ Fuente: Elaboración del autor  Elaboración del autor  
  
 La cruz latina que tiene unos 20 milímetros de grosor en sus brazos en la que 
arriba de los brazos figura 10, hay epigrafía que comento abajo. 
  

 
Figura 11: Epigrafía ΛPΣ o ΗΡΣ (o AIPΣ[) Λ I Ρ Σ [ y debajo ΛΜ Fuente: Elaboración del 
autor. 
 
 Sobre las letras que flanquean la cruz latina E y V figura 12, no obstante 
dependiendo desde donde se mire se pueden observar en relieve otras, la Γ, y la Ω o Λ 
que sería su transcripción G, y O o L. 



253Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Figura 11: Epigrafía ΛPΣ o ΗΡΣ (o AIPΣ[) Λ I Ρ Σ [ y debajo ΛΜ  
Fuente: Elaboración del autor

Sobre las letras que flanquean la cruz latina E y V (figura 12), no obstante 
dependiendo desde donde se mire se pueden observar en relieve otras, la Γ, 
y la Ω o Λ que sería su transcripción G, y O o L.

Figura 12: Letras E y V o en relieve Γ, y la Ω o Λ  
Fuente: Elaboración del autor



254 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Y la epigrafía que yo encontré encima de grafitos del siglo XX, (figura 
13), que le he hecho un círculo rojo para resaltarlas son las letras ΓΛΣΟ que 
su transcripción por TLSO.

Figura 13: Epigrafía con las letras ΓΛΣΟ Fuente: Elaboración del autor

Pues bien, las tres epigrafías tienen pátina como pueden observar en las 
figuras, lo cual da su antigüedad a estas y siendo mi teoría de que se hicie-
ron en el siglo VI, cuando la Reconquista de Justiniano de parte del Imperio 
Occidental que se había perdido a favor de los bárbaros, en nuestro caso fue-
ron los Visigodos asentados en Hispania desde el rey godo Eurico (466-484), 
cuando el Estado visigodo de Tolosa extendiese su esfera de influencia y de 
efectivo dominio de vastas áreas de la Península ibérica, coincidiendo ello no 
fortuitamente con la desaparición de hecho de toda autoridad imperial roma-
na en Occidente. Por parte de Imperio Bizantino y su Emperador Justiniano 
se recuperó un franja costera desde las proximidades de Cádiz hasta cerca 
de Valencia, cedida por la ayuda a Atanagildo en el año 552, ya en el 555 el 
Imperio Bizantino procedería de inmediato a consolidar mediante la creación 
de un complejo sistema defensivo el limes, a base de ciudades fortificadas, 
plazas fuertes y una red de calzadas de unión, a la manera del ensayo pocos 
años antes de los recién reconquistados dominios norteafricanos.67

67	 Luís A. García Moreno, «Historia de España Visigoda». Ediciones Cátedra. (Madrid 
1998:102-103).



255Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

El porqué de esta pequeña explicación acaecida en el siglo VI, es que la 
epigrafía es griega, con letras mayúsculas, y lo más probable es que vinieran 
monjes a estas tierras y se instalaran en ellas, al igual que otros monjes via-
jaron desde Egipto a Palestina a finales del siglo V, por lo tanto, fueron estos 
monjes venidos del corazón del Imperio Bizantino los que construyeron las 
lauras en el acantilado.

Otras serían las cisternas excavadas para el almacenaje del agua, en las 
que fueron alimentados por varios regueros en la pared (figura 14).

Figura 14: Cisternas de almacenamiento de agua. Fuente: Elaboración del autor

8. Conclusión 

Que son cavidades artificiales que datan desde los siglos IV al VIII d.C., 
que naturalmente como ha ido sucediendo desde la prehistoria en la ocupa-
ción de cavidades por diferentes homínidos y diferentes épocas durante el 
Pleistoceno, y también para la historia en la que cuevas, edificios, han sido 
reutilizados o construidos uno encima de otro. Hago hincapié en esto porque 
los vecinos del pueblo mantienen que son de los “moros”, y hay estudios 
hechos en los que dicen que los llamados “moros” habitaron en estas cavi-
dades en los siglos X-XI, pero no las hicieron, solo las reutilizaron.

Podemos afirmar sin vacilación alguna que hubo monjes eremitas por 
lo que hoy son nuestros campos. Que el fenómeno monacal representado 
por quienes libremente huyen del mundo y se instalan en la soledad de los 



256 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

montes, o los desiertos preocupados por la salvación de su alma y la de 
los demás. 

Fueron estas cavidades talladas en un acantilado calizo.
Que en la Tardoantigüedad hubo una expansión del monacato eremítico 

por toda Europa, Rusia, África, Turquía, Armenia y Siria. 
Que en la provincia Carthaginensis hubo condados que hizo el rey 

Leovigildo y dividió el Ducado de Auriola en siete condados, uno de ellos 
se llamaba Mola, y la organización eclesiástica del siglo VII, que pudo ser la 
misma población de que tratamos, o bien Banyeres de Mariola. También se 
nombra en los Concilios Visigodos a los monjes eremitas y ascetas.

Que hay yacimientos semejantes como he puesto en el apartado 7.1 en 
el que cito tres yacimientos: Vardiziea en Georgia y en Turquía en el valle 
de Otedere y en Şahinefendi Yarlağan Tepe. No obstante, hay muchos más, 
pero sería alargar demasiado los paralelismos con otros yacimientos. 

También habría que tener en cuenta las tumbas excavadas en la roca, que 
hay en los alrededores que son de época visigoda, de la cuales estoy hacien-
do un artículo sobre las mismas. 

Las ornamentaciones, tal como, lucernario, nichos de oración, hornaci-
nas, bancos, cisternas y argollas, forman parte del interior de las cavidades 
de esta investigación.

Las invasiones bárbaras de los siglos III y V pudieron ser determinantes 
a la hora de provocar la decadencia de la autoridad romana y la huida hacia 
lugares seguros, lejos de un mundo urbano en proceso de desintegración. La 
protección de los montes pudo ser buscada también por quienes se apartaron 
de la ortodoxia católica y fueron perseguidos, como los priscilianistas en los 
siglos de la Antigüedad Tardía. Les Covetes dels Moros admiten estas hipóte-
sis y que fueran habitadas por eremitas que huían del mundo y de sus vanida-
des siguiendo el ejemplo de los padres del desierto. Pero por la tipología de 
estas lauras puedo decir que son del siglo VI, semejantes a las conocidas de 
Palestina del siglo V, y otros lugares como Capadocia y Georgia. Otra prueba 
para la datación es la epigráfica, como he descrito más arriba. Las cruces ha-
lladas también son lo más probable del siglo VI, pero no todas, hay una que 
está pintada de rojo pero esa es por su tipología posterior en el tiempo.

Que lo que nos da la datación de las cavidades es la epigrafía que ya se 
sabía y la que yo he encontrado en la pared de una de las lauras, que por su 
escritura es griego antiguo que está hecho con mayúsculas. 

Hoy ya no hay investigador entendido en el tema que se atreva a discutir 
la realidad monástica de muchos de los conjuntos rupestres localizados en 



257Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

la Península Ibérica y en el resto de Europa, y en Oriente Próximo, como los 
yacimientos que he citado arriba, y Les Covetes también lo son.

Referencias bibliográficas

Azcárate Garai-Olaun, A. «Consideraciones de carácter metodológico so-
bre el estudio de los complejos rupestres Alaveses». Actas del 1er Encuentro 
Nacional de Estudio de Cavidades Artificiales, Paterna (Valencia) (1996): 
137-158.

Bakhtadze, N. «New considerations on the architectural structure of the 
Vardzia rock-cut ensemble and peculiarities of the ongoing monastic life». 
Proceedings of International Congress of Speleology in Artificial Cavities. 
Hypogea Dobrich-Bulgaria, 20-25 May. Eds. Alexey Zhalov, Vanyo 
Gyrorev, Meter Delchev (2019): 131-138.

Bakhtadze, N., Gabekhadze, B. y Mamiashvili, V. «Typological and 
Chronological Problems of David-Gareji (Georgia) Cave Churches Against 
the Background of Cappadocian Rock-cut Momuments». Proceedings of 
International Congress of Speleology in Artificial Cavities. 10Eds. Mario 
Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixo, Ali Yamaç Hypogea Cappadocia, 
Turcky, march 06/, (2017): 395-403.

Bar, D. «Rural Monasticism as a key Element in the Christianization of 
Byzantine Palestine». Harvarda Theological Review 98(1) (2005): 49-65.

Bixio, A., Bixio, R. y De Pascale, A. «The rock-cut shelters identified at 
the beginning of the 20Th century by Guillaume de Jerphanion in Göreme 
(Cappadocia-Turkey): some new reflections». Speleology and Spelestology. 
Proceedings of the IX International scientific conference. Naberznye Chelny, 
(2018): 133-145.

Benedito, V. y Fornes, A. «Convent-Monestir Rupestre Agustí de Els 
Sants Reis». Revista de Festes de Sant Agustí, Bocairent (2007): 94-97.

Bertrand, M. Las cuevas de Guadix: Orígenes y Evolución. Cuevas. 
Encuentro sobre el patrimonio troglodítico Beas de Gauadix, (2006).

Bobokhyan, A. y Davtyan, S. «Common Traits of Artificial Caves 
and Rock-cut Constructions in Ancient Armenia». Cappadocia Hypogea. 
International Congress of Speleology in Artificial Cavities. Eds. Mario 
Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixio, Ali Yamaç in Proceedings of 



258 Jorge Molina Cerdá

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

International Congres of Speleology in Artificial Cavities, Cappadocia, 
Turkey, March 06/10 (2017): 327-336.

Casnati, G. «Europa Nostra and EIBI missin in David Gareji monas-
terios and hermitages (Georgia)». Technical recomendations and some 
input. International conferencia David Gareji. Multidisciplinary Study an 
Development Strategy, Proceedings Tiblisi, (2020): 16-25.

Fornes Jiménez, A. «Estudio de los conjuntos de Covetes de Bocairent, 
Ontinyent y Alfafara». Actas del 1er Encuentro Nacional de Estudio de 
Cavidades Artificiales, Paterna (Valencia) (1996): 90-114.

Galeazzi, C. y Germani, C. «The rock-cut settlement of Karlik (Central 
Turkey) Speleological investigations». Proceedings of International 
Congress of Speleology in Artificial Caves. Hypogea Cappadocia, March 
6/8, (2017): 282-289.

González Blanco, A., Espinosa Ruiz, U. y Sáenz Gonzáles, J.M. «La 
población de la Rioja durante los siglos oscuros (IV-IX)». Berceo XCVI 
(1979): 81-111.

Gunko, A., Stepkin, V. y Kondratyeva, S. «Caves temples in the Don 
region, Russia and Ukraine». Eds. Mario Parise, Carla Galeazzi, Roberto 
Bixio, Ali Yamac. Proceedings of International Congress of Speleology in 
Artificial Caves. Hypogea Cappadocia, Turkey 6/10 March. (2017): 468-
474.

Kalas, V., 2009. «Sacred Boundaries and Protective Borders: Outlying 
Chapels of Middle Byzantine Settlements in Cappadocia». Eds. Charles 
Gates, Jacques Morin and Thomas Zimmermann. Sacred Landscapes 
in Anatolia and Noighboring Regions. BAR International Series 2024. 
Oxoford, 2009, 79-91.

Molina Cerdá J. «El Poblamiento en cuevas el interior de la Comunidad 
Valenciana (Bocairent, Banyeres de Mariola, Beneixama y Alfafara)». 
“Mozárabes. Identidad y Continuidad de su Historia”. Antigüedad y 
Cristianismo XXVIII (2011): 489-592.

Molina Gómez, J.A. «El monacato cristiano en Siria. Introducción, 
problemas y propuestas». “Romanización y Cristianismo en la Siria 
Mesopotámica”. Antigüedad y Cristianismo XV (1998): 379-397.

Mordeglia, S. «The anthropogenic caves in Finalese (northern Italy) du-
ring historical age». Eds Mario Parise, Carla Galeazzi, Roberto Bixio, Ali 



259Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la Antigüedad Tardía:...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 227-259. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Yamac.Hipogea Proceedings of International Congress of Speleology in 
Artificial Cavities Cappadocia, Turkey March 6/8 (2017): 538-547.

Perrone, L. «Byzantine Monasticism in Gaza and in the Jusean Deser: A 
comparison of their spriritual traditions». Proche-Orient Chrétien 62 (2012): 
6-22.

Rubin, R. «Greek and “Syrian” Anachorites in the Laura of ST. Firmin». 
Arman 15 (2003): 81-96.

Reyes, A., García-Pulido, L.J., López, P.A., Brazille, V. y Guisado, L. 
«El santuario rupestre de San Torcuato (Guadix, Granada)». In. Jorge López 
Quiroga y Artemio Manuel Martínez Tejera (Eds). Archaeological studies 
on Late Antiquity and early medieval Europe (AD 400-1000) (Aslaeme 
Series) Porceedings 4. In concavis petrarum habitaverunt. El fenómeno ru-
pestre en el Mediterráneo Medieval: De la investigación a la puesta en valor. 
BAR Internatinal Series 2591, Oxford, 2014. 321-339.

Sociedad espeleológica La Senyera, 1986. «Les Covetes dels Moros». 
Nuestra Espeleo, 16:30-35.

Vañó Silvestre, F. «El monumento nacional Les Casetes dels Moros». 
Revista de Festes de Sant Agustí (1985): 1-11.

Vázquez de Parga, L. La División de Wamba. Contribución al estudio 
de la historia y geografía eclesiásticas de la edad media Española. Consejo 
superior de investigaciones científicas. Instituto Jerónimo Zurita. Madrid, 
1943.

Vives, J. Concilios Visigóticos e Hispano-Romanos. CSIC. Madrid,1963.

Yamaç, A. «Rock-cut Byzantine churches of Koramaz Valley (Kayseri, 
Turkey)». Jornal of Speleology in Artificial Cavities. Revista della Società 
Speleologica Italiana Comimisione Nazionale Cavità Artificiali Opera 
Ipogea1 (2021):51-68.

Zissu, B. y Kloner, A. «Underdround explorations at Horvat Qasra, 
Southern Judean Foothills, Israel». Proceedings of International Congress 
of Speleology in Artificial Cavities. Hypogea Dobrich-Bulgaria, 20-25 May. 
Eds. Alexey Zhalov, Vanyo Gyrorev, Meter Delchev, (2019): 125-130.



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301




