
Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Carth XLII/81 Enero-Junio (2026) 203-225

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de 
Hipona y de Max Scheler como substrato teórico para una 

adecuada orientación pedagógica en la enseñanza de los 
valores

Didactics of values. The philosophy of St. Augustine of 
Hippo and Max Scheler as a theoretical substratum for an 
adequate pedagogical orientation in the teaching of values

Ángel Damián Román Ortiz

Facultad de Educación, 
Universidad de Murcia

angeldamian.roman@um.es

José María Álvarez Martínez-Iglesias

Facultad de Educación,  
Universidad de Murcia

josemaria.alvarez@um.es

Jesús Molina Saorín

Facultad de Educación, 
Universidad de Murcia

jesusmol@um.es

Yonatan Díaz Santa María

Facultad de Educación,  
Universidad de Murcia

yonatan.diaz@um.es
Recibido 3 de noviembre de 2023 / Aceptado 2 de febrero de 2024

Resumen: La teoría de los valores de Max Scheler, protagonista por ser una de las más conocidas de este filósofo alemán, 
es interpretada en este estudio por la íntima relación que se muestra entre la pedagogía y el propio método que los maestros 
utilizan como punto de partida para ilustrar la teoría scheleriana. En este sentido, el problema central que se aborda es que 
existe una dificultad para enseñar la verdad ética, y los valores éticos y religiosos, en los diferentes procesos de enseñanza-
aprendizaje, proponiendo –entonces– el pensamiento de san Agustín de Hipona como base nuclear y de riqueza para facilitar 
estos procesos pedagógicos al respecto de la transmisión de los valores. Se establece como punto de partida e hilo conductor 
de este estudio la teoría del pensamiento del Doctor de la Gracia, la cual concreta que el pensamiento es anterior al lenguaje, y 
por tanto la palabra al ser tan solo un signo del propio pensamiento reduce el aprendizaje de los valores al momento en el que 
el alma humana intelige la realidad de la cosa significada. De este modo, el vínculo entre el pensamiento de san Agustín y la 
teoría de los valores scheleriana quedan perfectamente anexionadas a partir de los conceptos de gessinnung y ordo amoris, al 
servir dicho pensamiento para esclarecer una metodología fenomenológica a través de la cual el pensamiento de los valores de 
Scheler quede explicado a partir de herramientas y métodos impecables.

Palabras clave: Educación; Docentes; Pensamiento Crítico; Didáctica; Valores.

Abstract: Max Scheler’s theory of values, the protagonist being one of the best-known theories of this German philoso-
pher, interpreted in this study because of the intimate relationship that is shown between pedagogy and the very method that 
teachers use as a starting point to illustrate Scheler’s theory. In this sense, it is shown that, at present, there is the problem of 
a difficulty in teaching ethical truth and religious values in the different teaching-learning processes, proposing –then– the 
thought of St. Augustine of Hippo as a nuclear and rich base to facilitate these pedagogical processes with respect to the 
transmission of values. The Doctor of Grace’s theory of thought is established as the starting point and guiding thread of this 
study, which specifies that thought is prior to language, and therefore the word, being only a sign of thought itself, reduces the 
learning of values to the moment in which the human soul understands the reality of the thing signified. In this way, the link 
between Augustine’s thought and Scheler’s theory of values is perfectly connected to concepts of gessinnung, and ordo amoris, 
as it serves to clarify a phenomenological methodology through which Scheler’s thought of values explained on the basis of 
impeccable tools and methods.

Keywords: Education; Teachers; Critical Thinking; Didactics; Values.

mailto:angeldamian.roman@um.es
mailto:josemaria.alvarez@um.es
mailto:jesusmol@um.es
mailto:yonatan.diaz@um.es


204 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Introducción

Realizando una aproximación a la filosofía de la educación, es importan-
te aclarar el significado de los valores, dado que –a lo largo de la historia– 
éstos han quedado definidos de formas muy diferentes de acuerdo con la co-
rriente filosófica que se pusiese al servicio de su interpretación. El problema 
central que aborda este artículo es el de encontrar una respuesta adecuada 
a la cuestión de la enseñanza y transmisión de los valores en educación. 
Este estudio, a partir de una metodología basada en el análisis comparativo 
y fenomenológico enmarcado en la ética de los valores de Max Scheler y 
en el pensamiento de san Agustín de Hipona, fija la conceptualización de 
éstos sobre la base de que los valores no son hechos que se concreten en la 
realización –o no– de una actuación, de manera que, si bien queda latente la 
identidad de éstos, el hecho mismo de constituir una realidad no linealmen-
te definida (aunque sí perceptible por los sentidos) a través de actuaciones 
específicas, acaba desembocando en la no existencia –para ellos– de tiempo 
ni lugar. Y sucede así como consecuencia de la propia perspectiva metodo-
lógica adoptada basada en la fenomenología scheleriana, porque los valores 
no son como tampoco están; es decir, los valores no pueden verse (de for-
ma material), como tampoco tienen presencia (por lo que no pueden hallar-
se), y bajo este planteamiento tanto la realidad aparente como el tiempo tan 
solo explicarían lo que comúnmente conocemos por lo real (toda vez que el 
platonismo ya explicaba que lo verdaderamente real queda recogido por lo 
utópico, de modo que los valores pertenecen a ese plano de realidad de la 
que hablaba Platón). Asimismo, en este mismo plano fenomenológico, Max 
Scheler ya señalaba que aquello que es verdaderamente admirable (o útil) es 
absolutamente necesario que exista, mientras que no debiera de ser así (es 
decir, que no habría lugar para dicha existencia) con aquello que, aunque 
siendo útil fuese negativo, gravoso, o –incluso– sufrible.

En este sentido, si bien es cierto que los valores se relacionan con la 
existencia, verdaderamente quedarían definidos –en este plano– por el de-
ber ser y no así por la existencia como tal. En definitiva, el valor otorga esa 
posibilidad de obrar mientras que aquello que es ser (que es real o que está 
existiendo –en tiempo y forma–) es una proyección de la mera materialidad. 
Sin embargo, también es importante mencionar que, a pesar de que los va-
lores no se definan por el ser o la existencia aparente en la que vivimos, sí 
que se ponen de manifiesto en nuestra realidad aparente o –incluso– quedan 
potencialmente velados por mor de las actuaciones que demuestran los pro-
pios individuos, dando por cierto que los valores se encuentran en la misma 



205Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

esfera que el ser. Por lo tanto, si todo ente tiene valores no cabría decir que 
el valor es ausencia (o no es nada), ya que éstos pueden ser constatados y 
transferidos al plano real tomando forma de virtud, de manera que sin la 
existencia de los valores no existiría la posibilidad de transformar ese con-
cepto ideal (el valor en sí mismo) hacia ese modus operandi (o virtuosismo) 
del propio individuo encarnado en lo que denominamos como virtudes.

Igualmente, y por la relevancia que toma para este estudio, la metodolo-
gía basada en el análisis comparativo de autores tan aparentemente distintos, 
aplicada al presente estudio, nos lleva a indagar en el pensamiento de san 
Agustín de Hipona sobre este particular, en la medida en que presenta una 
riqueza tal que todavía permite adentrarse en un aspecto no destacado en 
demasía por la literatura especializada: el plano didáctico y pedagógico de 
la enseñanza de los valores. En estudios anteriores (Román 2011), y salva-
das también las diferencias entre ambos autores cuyo análisis excede del 
ámbito del presente estudio, se patentizó la íntima conexión existente entre 
el pensamiento agustiniano y la ética material de los valores de Max Scheler 
a través de los conceptos de gessinnung y ordo amoris. Precisamente este 
vínculo permite una acotación del estudio a las aportaciones que ambos pen-
sadores ofrecen desde el punto de vista de la pedagogía y de la didáctica 
incardinada a la enseñanza de los valores. Concretamente, sucede que tanto 
el pensamiento de san Agustín permite elucidar el de Scheler, como también 
el ideario del filósofo alemán proporciona una lectura contemporánea del 
doctor de la gracia. En el presente estudio, se muestra, en primer lugar, 
cómo la filosofía agustiniana –a través de Scheler– es base fundamental de 
las orientaciones pedagógicas relativas a la enseñanza de los valores éticos 
y religiosos; y, en segundo término, en qué medida el estudio propone una 
metodología para que el pensamiento ético-material de los valores éticos y 
religiosos pueda enseñarse a partir de una didáctica adecuada y enraizada en 
la teoría scheleriana de los valores.

Concretamente, este estudio tiene como objetivo principal poner de ma-
nifiesto que –dado que el ser es el que lleva a la propia materialidad la 
puesta en práctica de los valores– resulta tan absolutamente necesario como 
inherente al individuo que la pedagogía de toda virtud sea trasladada a la luz 
de esos valores que la propia teoría scheleriana ya explicaba para alcanzar 
el deber ser ideal, y hacerlo sin entender ese idealismo como un mandato 
u orden que aleje al individuo (en este caso al propio alumnado) de la ob-
jetividad que supone actuar de acuerdo con su voluntad, siendo –en todo 
caso– la base de la libre decisión (reconocida por Scheler) la que conduzca 
la enseñanza de los valores y comprendiendo que aquello que debe ser ya 



206 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

pudo existir (o está existiendo en el presente). Por tanto, los valores están 
presentes en el individuo a través de las enseñanzas que éste ha recibido 
y que normativamente el propio pueblo va predisponiendo al respecto de 
aquello que se define como ese deber ser desde un proceso natural de pai-
docenosis. En ese sentido, este estudio responde, como ya se adelantó en la 
introducción, al problema central de la enseñanza de los valores: ¿es posible 
la enseñanza de los valores éticos? Y, en caso afirmativo, ¿cuáles serían los 
principios pedagógicos más adecuados para lograr este fin, cómo se articu-
laría una didáctica de los valores y qué condiciones previas –desde el punto 
de vista del educando y del educador– serían precisas para hacerla efectiva? 
Por último, y dada la convergencia –sin perjuicio de sus diferencias en cuan-
to a presupuestos filosóficos– entre san Agustín y Scheler en la defensa de 
los valores religiosos como los más elevados y dignos de respeto, ofrecemos 
el presente estudio como muestra de la necesidad educativa de la enseñanza 
de la Religión.

1. Hacia una pedagogía agustiniana

Con excesiva frecuencia, se ha acusado a san Agustín de falta de sistema. 
En este sentido, no es de extrañar que la reivindicación de una pedagogía 
agustiniana resulte paradójica en la medida en que el santo de Hipona no se 
ocupa del particular de un modo principal. Sin embargo, aunque sea cierto 
que se encuentren en un segundo plano, podemos afirmar que la pedagogía 
y la didáctica constituyen áreas de preocupación que laten en el corazón del 
pensamiento agustiniano. 

Tanto es así que cabría afirmar que la teoría de la educación subyace en 
toda su concepción filosófica, cuya finalidad no es otra que la formación 
cristiana de la persona para alcanzar la felicidad (beatitudo). Para entender 
mejor este último aserto, podemos partir de la distinción entre educación y 
pedagogía (Sciacca 1962, 43-56). Bajo esta óptica, la educación es un pro-
ceso de desarrollo consciente y libre de las facultades de la persona en sus 
dimensiones física, psico-social y espiritual. Concretamente, así se recoge 
en nuestro sistema educativo español toda vez que, en el preámbulo de todas 
las leyes educativas, incluyendo la vigente en España, se afirma que todos 
los ciudadanos deben tener derecho a la educación con el fin de adquirir, 
actualizar, completar y ampliar sus capacidades, conocimientos, habilida-
des, aptitudes y competencias, y no sólo para su desarrollo profesional sino 
también para el alcance de una plenitud como seres humanos. La más cons-



207Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

picua de las normas en España (la Constitución de 1978), claramente afirma 
que el objetivo del derecho a la educación es el pleno desarrollo de la per-
sonalidad y de las facultades de la persona en el marco de una convivencia 
caracterizada por los valores democráticos de libertad, igualdad, justicia y 
respeto a la pluralidad (Constitución española, art.º 27). En la misma línea, 
la Declaración Universal de Derechos Humanos aprobada por la ONU (el 10 
de diciembre de 1948), se refiere al derecho a la educación –en su art.º 26– 
en los mismos términos con el acento puesto en el valor superior de la tole-
rancia entre todas las naciones y grupos étnicos o religiosos. A este respecto, 
y para que este proceso se lleve a efecto de manera exitosa, la pedagogía 
estudia las condiciones, fines y modos de la educación, siendo para todos in-
negable que el santo de Hipona ofrece perspectivas pedagógicas orientadas 
al fin educativo de su pensamiento, tal y como veremos a continuación. De 
ahí que la pedagogía agustiniana, aunque fragmentada, complemente la teo-
ría de la educación cristiana que san Agustín de Hipona ha preconizado en 
sus obras. El pensamiento pedagógico agustiniano, desde sus propios presu-
puestos, se ocupó directamente del problema pedagógico que –por excelen-
cia– también lo es ético y sobre el que gira este estudio, como ya se apuntó 
con anterioridad: cómo enseñar las virtudes morales (hoy, los valores) para 
lograr los fines de la educación.

Las principales obras agustinianas van a recoger consideraciones sobre 
pedagogía y educación. Desde el principio de su obra, y en todas las más 
significativas, encontramos referencias sobre el concepto y fines de la edu-
cación cristiana, así como sobre diversos métodos pedagógicos: De Ordine 
(386), Soliloquia (386-387), De Magistro (389), De Vera Religione (390), 
De Doctrina Christiana (396), Confessiones (397-401), De Trinitate (399-
419) y De Civitate Dei (413-427).

Como se ha tratado en estudios anteriores (Román 2013), el pensamiento 
filosófico agustiniano posee una finalidad práctica. La pedagogía y la educa-
ción, como no podía ser de otro modo, se dirigen a la formación de la con-
ciencia interior de la persona y no se agotan en una mera acumulación de co-
nocimientos teóricos. El objetivo final de la educación es la verdad interior, 
real, universal e inteligible; una verdad interior que se opone al concepto de 
error al que conduce la voluntad desordenada cuando se confunde –con la 
verdad– lo semejante a lo verdadero.

Coherentemente con su pensamiento, la educación agustiniana se orienta 
al conocimiento de la verdad y el bien que radican en la conciencia interior 
de la persona. Para ese descubrimiento interior se requiere la acción peda-
gógica del docente (de un maestro), así como la utilización de herramientas 



208 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

y métodos apropiados (palabras y demás signos). Además, una motivación 
positiva del estudiante y el rechazo al tradicional refuerzo negativo aparecen 
claramente enunciados por san Agustín: mayor fuerza tiene para aprender 
una libre curiosidad que una medrosa necesidad (san Agustín 2005, I, 14, 
23). Por último, la atención personalizada al estudiante y a sus intereses 
particulares aparece ya en el procedimiento descrito para conocer sus prin-
cipales facultades (memoria, entendimiento y voluntad) a fin de acomodar 
la enseñanza a las mismas (san Agustín 2008, X, 11, 17). 

2. El problema pedagógico de la enseñanza de la verdad ética y los 
valores

Una adecuada pedagogía de los valores requiere aclarar el algoritmo del 
proceso de enseñanza-aprendizaje desde una perspectiva agustiniana. Se tra-
ta de un algoritmo que permite comprender los excesos del estructuralismo 
lingüístico. El pensamiento nace de los conocimientos que el alma humana 
guarda en su memoria; el conocimiento es –así– anterior al pensamiento, 
concebido como manifestación externa del conocimiento interior. A su vez, 
el pensamiento se expresa con palabras mediante un lenguaje concebido 
como sistema de signos, a pesar de que el pensamiento es –asimismo– ante-
rior al propio lenguaje. Hablantes de diferentes lenguas usan palabras distin-
tas para referirse a un mismo pensamiento. Eso demuestra que aquello que 
el pensamiento concibe en el alma humana no es propio de lengua alguna. 

La modernidad y asombrosa actualidad de san Agustín de Hipona se ad-
vierte en múltiples aportaciones de su inabarcable obra. Una de ellas consis-
te en toda una teoría de los signos recogida, fundamentalmente, en el libro 
segundo del De Doctrina Christiana. Su desarrollo obedece –eminentemen-
te– a motivos pedagógicos; san Agustín percibe la gran utilidad pedagógica 
del lenguaje, concebido como sistema de signos, y por esa razón lleva a cabo 
la primera semiótica de la historia de la filosofía. Para el conocido como 
doctor de la gracia, signo es todo aquello que nos trae al pensamiento otra 
cosa distinta (siendo unos naturales y otros convencionales –o instituidos 
por las personas–). 

Las palabras y los signos, si bien pueden servir de herramienta para la 
enseñanza-aprendizaje, no son el aspecto decisivo para que esta sea efecti-
va: la palabra verdadera nace de la cosa real conocida, y el aprendizaje se 
da cuando el alma humana intelige la realidad de la cosa significada. Ahora 
bien, la palabra por sí misma no es capaz de suscitarla; no se aprende tanto 



209Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

por las palabras como por el asentimiento interior. En la medida en que el 
conocimiento es anterior a la palabra (al lenguaje), tal palabra no es más que 
el signo del pensamiento. Y ese pensamiento manifiesta el verbo interior, 
que a la hora de querer comunicarlo se reviste de la palabra exterior. Pero, 
como dice el de Hipona, el que piensa habla siempre en su corazón (san 
Agustín 2008, XV, 10, 17). Por eso se aprende mejor la palabra una vez 
conocida la cosa, toda vez que la cosa se viste con la palabra (san Agustín 
2009, 10, 33). San Agustín aduce la posibilidad de mentir como prueba de la 
precedencia del conocimiento de las cosas reales sobre la propia palabra y el 
lenguaje: ¿acaso no podemos voluntaria y conscientemente mentir, es decir, 
emitir palabras falsas? (san Agustín 2008, XV, 15, 24). La palabra –como 
herramienta pedagógica– solo posee valor cuando su significado referencia 
a la cosa real significada (es decir, las palabras sin referencia real no son más 
que flatus vocis).

La principal estrategia pedagógica empleada por san Agustín fue la de 
las interrogaciones y las respuestas: el diálogo, en suma, como exercitatio 
mentis o ejercicio pedagógico para formar e introducir al discípulo en una 
determinada materia yendo de lo inferior a lo superior, de lo sensible a lo 
inteligible, de lo temporal a lo eterno. Algo lejos de lo descabellado si tene-
mos en cuenta que los seres humanos somos seres dialógicos; esto es, nos 
constituimos en el tipo de ser que somos a partir de los diversos diálogos 
que establecemos en nuestra vida interior y conversando en torno a tres ejes 
fundamentales: por un lado, las que mantenemos interiormente, de forma 
intrapersonal y que se encuentra relacionada con la toma de decisiones de 
la persona según la concepción del contexto o del grado de percepción de la 
situación. Por otro lado, aquellas conversaciones que mantenemos con los 
demás y que estarán condicionadas por las anteriores. Y –por último– las 
que todo ser humano desarrolla ante el misterio de la vida, y que, sin duda, 
trasciende de lo meramente humano. Dentro de estas últimas se encuentra 
la relación del discente con los nuevos conceptos que se le presentan, y más 
concretamente la interacción de éste con los valores adquiridos, activada 
esta parte espiritual y transcendental comentada ut supra, que conduce a la 
búsqueda de fundamentos de nuestras alegrías y tristezas (éxitos y fracasos), 
y que concede la posibilidad de indagar y encontrar respuestas de modo que 
se pueda asentar y acomodar el aprendizaje llevado a cabo.

De esta forma, queda reflejada, con matices, la mayéutica socrática don-
de el maestro ayuda al discípulo para que alumbre con su propio esfuerzo 
las ideas que se hallan en su mente. Ahora bien, la comprensión última de 
las cosas que penetran en la inteligencia humana se produce, según el santo 



210 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

de Hipona, no por la palabra exterior, sino por el verbo de Dios que interior-
mente reina en la mente humana. En este sentido, el valor de las palabras es 
admonitorio; es decir, mueven a consultar. Al final, esa verdad que enseña 
y que habita en el hombre interior no es otra que Jesucristo, el auténtico 
maestro moral: “[...] y esta verdad que es consultada y enseña, y que se dice 
habita en el hombre interior, es Cristo, la inmutable virtud de Dios y su eter-
na sabiduría” (san Agustín 2009, XI, 38). 

Como se ha apuntado con anterioridad, san Agustín afirma el principio 
gnoseológico según el cual la inteligencia previa de las cosas es precisa 
para que se dé la inteligencia de las palabras. El problema pedagógico que 
afronta san Agustín es cómo lograr que se aprenda aquello que es anterior a 
las palabras y sus signos. Sólo cuando el conocimiento humano intuye, entra 
en contacto con la realidad de las cosas, se puede considerar conocimiento 
ontológicamente verdadero. Aplicado el problema al pensamiento ético y a 
la enseñanza de los valores éticos y religiosos, la propuesta que presentamos 
a partir de la influencia ejercida por el santo de Hipona sobre Max Scheler se 
basa en los principios axiológicos de la percepción sentimental de los valo-
res y su carácter esencial, teniendo como característica axiológica su matiz 
esencial, que explica la dificultad para transmitir los valores éticos por la 
mera representación del lenguaje, quedando a las claras tras la elucidación 
del algoritmo pedagógico agustiniano anteriormente expuesto.

3. Primera propuesta a partir de la ética material de los valores de 
Max Scheler: los dilemas morales

El algoritmo agustiniano conocimiento-pensamiento-lenguaje nos sirve 
para entender otra dificultad más en la enseñanza de los valores que paten-
tiza, por su parte, Max Scheler. Según san Agustín, se requiere –como se 
ha indicado– el asentimiento interior del discente para que se produzca el 
aprendizaje. Scheler, desde sus propios presupuestos fenomenológicos y a 
diferencia de san Agustín, hace depender éste directamente de la gesinnung 
(disposición de ánimo). Por tanto, el diseño de una pedagogía adecuada para 
la enseñanza de los valores debe contar con otro límite a la acción moral 
educadora: esa gesinnung del educando. Sin perjuicio de las iniciales dife-
rencias de planteamiento entre el santo de Hipona y Scheler, un puente entre 
ambos se tiende en el corazón de la gesinnung que no es otro que un ordo 
amoris concreto –en sentido agustiniano– estructurado con arreglo a una 
determinada jerarquía de valores –en sentido scheleriano-. Si san Agustín 



211Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

de Hipona ayuda a patentizar el problema central de la enseñanza de los 
valores, Scheler ofrece herramientas filosóficas desde un planteamiento fe-
nomenológico para vislumbrar una posible respuesta.

¿Cómo se puede conocer la gesinnung del educando para ajustar a ella la 
acción educadora? El pensamiento de Max Scheler nos sugiere una respues-
ta, a partir de la cual se puede proponer la siguiente estrategia: el presupues-
to fundamental de ella es la vocación del educador, quien intuye –a través 
de su sentir intencional– la conformación de esa gesinnung (u ordo amoris) 
del educando. Por otro lado, se requiere recoger información acerca de la 
escala de valores que –efectivamente– acompaña la configuración moral del 
educando. Por tanto, y a los efectos de acomodar la acción educadora a la 
Gesinnung del educando, se sugiere como instrumento de análisis diagnós-
tico la realización de actividades consistentes en la resolución de dilemas 
morales en los que se produzca el conflicto entre valores de distintas espe-
cies y jerarquías.

Desde una perspectiva scheleriana, la moralidad de las acciones consis-
te en la preferencia y realización del valor superior (o en la posposición y 
abandono del valor inferior) siempre que concurran distintos valores –de 
diferente jerarquía– en una determinada situación. En este contexto, propo-
nemos el dilema moral como estrategia didáctica principal para que el edu-
cando aprenda a identificar los diferentes valores en conflicto y a decidirse 
por el más alto. En este sentido, aunque existe una percepción general de 
la virtualidad del dilema moral como elemento estructural de la enseñanza 
ética (Teke 2021), entendemos que no se produce una propuesta pedagógica 
fundamentada desde el punto de vista filosófico sino más bien, como hace 
Teke, un modelo teórico basado en tres fases de por sí evidentes para lograr 
la enseñanza ética: un reconocimiento moral del problema, una formulación 
de alternativas y, por último, la decisión entre las alternativas propuestas del 
criterio más adecuado. Ahora bien, falta la especificación de ese criterio, 
que es precisamente lo que se defiende en este estudio con base en los pre-
supuestos filosóficos procedentes del pensamiento fenomonológico schele-
riano, y por los cuales se hace una propuesta decidida por la didáctica del 
dilema moral. En el mismo sentido, recientemente (Göçen y Butut 2024), se 
ha puesto de relieve la conveniencia del papel activo del maestro en la eva-
luación formativa así como de la mayeútica socrática, o juego de preguntas 
y respuestas, asumido por san Agustín, como forma de lograr una mayor 
efectividad en la enseñanza ética a partir del estudio de casos.

El error moral se da, según el clásico aforismo, cuando, percibida la exis-
tencia del bien (o valor superior que nos llegó a motivar), adoptamos –sin 



212 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

embargo– el de naturaleza inferior: video meliora proboque, deteriora se-
quor (Ovidio 1923, VII, 20). Según Scheler, el objetivo último de la edu-
cación moral no puede ser otro que la capacitación del educando desde el 
punto de vista moral, lo que supone –en definitiva– el desarrollo de la virtud 
en él como un poder-hacer de valores morales superiores:

El concepto de la virtud se origina en el hecho de que algo que está dado como 
debido –en el sentido ideal– también es dado inmediatamente como algo po-
dido. La virtud es el poder o capacidad vivida inmediatamente de hacer algo 
debido. El concepto de vicio surge en el caso de una oposición inmediatamente 
vivida entre lo debido (en el sentido ideal) y lo podido, o también –respectiva-
mente– en la inmediata aprehensión del no-poder o de la impotencia frente a 
algo dado como idealmente debido (Scheler 2001, 297-298).

Finalmente, es importante destacar que la diferencia filosófica entre los 
conceptos de virtud y de valor se refiere –única y exclusivamente– al ma-
tiz práctico del primero y gnoseológico del segundo. En la actualidad, ha 
cobrado mayor predicamento el uso del término valor referido al aspecto 
cognoscitivo de la virtud. Los valores se conocen y, por tanto, se pueden 
transmitir y enseñar. Ahora bien, esta transmisión no es posible meramente 
por el lenguaje, sino que su transmisión se produce mediante la adquisición 
de la virtud. Por eso el conocimiento de los valores se alcanza mediante la 
observación de la virtud y la comprensión de su íntimo brillo moral.

4. Los (seudo)mandatos pedagógicos

Scheler distingue las órdenes –o mandatos– de lo que denomina como 
seudomandatos. La orden –o mandato– consiste en la formulación de un 
deber ser normativo de carácter general, por el que se pretende influir en 
la voluntad ajena, pero sin tener en cuenta a ésta. Por el contrario, los seu-
domandatos muestran a otro lo que debe, pero, a diferencia de los manda-
tos auténticos, cuentan con la voluntad de su destinatario. En el escenario 
educativo, los mandatos pedagógicos son –en realidad– seudomandatos que 
exponen propiamente lo que puede considerarse un consejo. A diferencia del 
mandato, el consejo se presenta bajo la forma: «lo mejor para ti es que hagas 
esto, y yo quiero que tú hagas lo que es mejor para ti» (Scheler 2001, 296). 

Frente a la orden, el consejo no se refiere a lo que es bueno o malo en 
general, sino únicamente a lo que debe ser (o no ser) para la voluntad de un 



213Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

individuo concreto. Lo que sucede es que el seudomandato pedagógico –o 
educativo– requiere una forma ficticia de mandato bajo la fórmula: tú haces 
esto. Se trata de un mandato sugestivo que no tiene en cuenta la existencia 
de la voluntad ajena para que sea eficaz, pues en cualquier caso debe contar 
tanto con una resistencia (o tendencia contraria del educando a la dirección 
que se aconseja), como con la consideración particular de lo que se estima 
bueno para el individuo bajo la forma ficticia de un deber general. 

Hasta aquí se ha considerado el problema de la pedagogía moral de los 
valores desde el punto de vista del educador. Pero el proceso de enseñanza-
aprendizaje posee una polaridad que exige contribuciones por ambas partes. 
La actitud del educando ante la acción del educador se puede catalogar de 
obediencia, en un sentido muy preciso. Porque no se trata de una obedien-
cia forzada, esto es, de un acomodarse a la voluntad del educador sin una 
auténtica intervención de la persona. Todo lo contrario, dado que el fin de la 
educación en valores no puede ser otro que lograr que la persona quiera (por 
sí misma) lo que se le indica (por ser lo superior), la obediencia que aquí se 
predica exige una conducta auténticamente autónoma por parte del educan-
do. Por eso la obediencia debe ir acompañada de autonomía. Una autonomía 
que posee también un sentido muy concreto en Scheler. Si bien el mandato 
educativo, presentado bajo la forma ficticia de un imperativo, requiere –para 
ser secundado– de una obediencia con carta de naturaleza especial, cierto es 
que hay que contar con algunos inconvenientes. Ya ha sido señalada la hipo-
tética presencia de un querer contrario del educando dentro de los márgenes 
de la gesinnung. Además de eso, existe otra dificultad muy seria: que falte 
en el educando la intuición moral de los valores encarnados en el mandato 
pedagógico. Es –precisamente– para compensar esta carencia, que resulta 
crucial el juego de la obediencia auténtica, moralmente valiosa, tal y como 
la dibuja Scheler. No se trata de la obediencia como un querer hacia aquello 
que el otro quiere (simplemente porque el otro lo quiere, por su capricho, 
de modo que la voluntad ajena se transforma en la propia sin un acto de 
comprensión); todo lo contrario, existe una cierta intuición moral en el edu-
cando referida a la bondad moral del educador en su dimensión personal o, 
incluso, como representante de su magisterio, manifestada en los mandatos 
respectivos: 

Pues el “obedecer” es lo diametralmente contrario de una conducta cuyo 
extremo es el obrar por sugestión y contagio (…) En cambio, la obediencia 
moralmente valiosa existe allí donde, a pesar de faltar la intuición del valor 
moral del contenido valioso mandado -cosa que caracteriza toda obediencia 



214 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

en cuanto tal, es dada aun evidentemente la intuición de la bondad moral del 
querer y de las personas volentes o de su “oficio” (Scheler 2001, 648).

5. Conclusión 

La teoría de los valores de Max Scheler ha sido comentada en este tra-
bajo al tratarse de una de las teorías con mayor relevancia para la temática 
abordada, siendo –además– un punto de partida en este estudio por la íntima 
relación que existe entre la educación y el método que los maestros emplean 
para mostrar la teoría scheleriana. De este modo, dado que se ha referencia-
do el conflicto para que la verdad ética y los valores puedan llegar a ser ins-
truidos, se ha llegado a trabajar como base nuclear de este trabajo el pensa-
miento de san Agustín de Hipona para favorecer los procesos de enseñanza-
aprendizaje con respecto a la exposición de estos valores. En ese sentido, a 
modo de epílogo, en este trabajo se condensan dos grandes conclusiones. La 
primera, referida a la pedagogía de los modelos, a través de la cual se sugie-
re como recurso didáctico la selección del modelo de acuerdo con la clasifi-
cación scheleriana, pasando desde los estratos inferiores –así como por los 
valores espirituales– y también por los valores religiosos. Seguidamente, la 
segunda conclusión relacionada con los valores que se pretenden recuperar 
simbolizados por el héroe, el genio y el santo hace referencia a la relevancia 
del amor en la profesión del maestro como valor irrenunciable, presuponien-
do en el maestro la bondad y la sabiduría como elementos irrenunciables del 
proceso de enseñanza-aprendizaje, toda vez que para aquel que aprende el 
maestro, como revela el santo de Hipona con referencia directa a Jesucristo, 
se torna en su salvación.

5.1. La pedagogía de los modelos

La cuestión queda así resuelta gracias a la intuición de la bondad moral 
del querer del educador y a una relación especial entre educador y su edu-
cando (como sujeto de seguimiento). La educación en valores se transforma 
–así– en una pedagogía anclada en el modelo del buen ejemplo (Camargo 
2021). Puesto que de lo que se trata es de suplir la falta en el educando de 
la intuición moral acerca del contenido valioso que se pretende transmitir, 
la obediencia, que suple dicha carencia, debe apoyarse en algún otro con-
tenido valioso que sirva de puente para la posterior percepción emocional 
del objeto de la relación educativa: la autoridad del educador. El primer 



215Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

valor que tiene que ser capaz de percibir el educando es el de la autoridad 
del educador, lo que supone tanto la suficiente humildad del educando para 
percibir el predominio del valor de autoridad del educando sobre el valor 
propio, como la coincidencia autónoma del querer de quien obedece con el 
querer del que manda.

Ahora bien, el reconocimiento de la autoridad del educador, siendo con-
dición necesaria, no es condición suficiente para que la educación en valo-
res sea efectiva. La intuición moral del valor del educador no sustituye la 
intuición moral de los valores que se quieren mostrar. Para que la enseñanza 
de los valores se produzca se debe diseñar una pedagogía ética adecuada, 
alineada de acuerdo con las siguientes premisas: 

a) Que existen diferentes tipos de valores, cada uno de los cuales se re-
fiere a cada uno de los estratos emocionales y antropológicos del ser 
humano.

b) Que el valor moral resulta del respeto a la jerarquía de los valores y 
a la correcta preferencia, y también presupone el reconocimiento de 
la dimensión espiritual de la persona, más profunda –incluso– que su 
esfera psicológica.

c) Que, por lo tanto, una pedagogía de los valores no puede agotarse en 
el plano psicológico, pues quedaría entonces incompleta por no tocar 
el fondo espiritual de la persona, auténtica depositaria del verdadero 
valor moral.

d) Que la percepción de los valores, aunque exija una posterior reflexión 
de la persona, parte de un acto espontáneo de amor del sujeto que se 
puede también educar, sentimiento orientado hacia el bien y los valo-
res más altos que se opone a la agresividad de todo tipo –incluida la 
enjuiciadora– hacia un determinado objeto.

Partiendo de las anteriores premisas, una pedagogía ética para la educa-
ción en valores debería contar con la presentación de modelos que encarnen 
los valores de cada uno de los tipos –según Scheler los clasifica– presenta-
dos en su orden jerárquico. 

Es –precisamente– la fuerza transformadora del amor la que permite al-
canzar el ser moral del prototipo. Se inicia así un proceso de transformación 
moral de la persona que no es sino un signo de conversión de su gesinnung, 
o de nueva configuración de su ordo amoris. Un proceso de transformación 
moral que parte del ejemplo axiológico mostrado por el modelo, casi sin 
proponérselo, y únicamente con el despliegue espontáneo de su vivir y de 
su obrar, los cuales reflejan su disposición de ánimo. Del lado del modelan-
do, se requiere tanto la intuición moral, que conduce al reconocimiento o 



216 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

asunción del modelo, como la voluntad de realizar sus valores. Por su parte, 
el acceso a la gesinnung del modelo se produce a través del amor y la com-
prensión, y tal comprensión –por su parte– por amor conduce a la intuición, 
a la percepción inmediata de la esencia de valor, del ser personal del amado. 
Los valores se muestran –así– en el obrar del modelo, en su acción y no en 
sus palabras, a partir del buen (o del mal) ejemplo: 

Por lo tanto, si queremos buscar los diferentes modos en que un sujeto puede 
ejercer sobre otro una influencia moral –sea en buen o en mal sentido–, el 
primer papel (el papel independiente de las circunstancias contingentes) no 
le corresponde a la orden ni a la obediencia, ni a la norma general ni a la ac-
titud adoptada frente a ella; ni siquiera a la educación moral, sino exclusiva-
mente a los modelos, es decir, a aquello que llamamos el buen y mal ejemplo 
y que se inspiran en tales modelos (Scheler 1961, 27).

Los diferentes tipos de modelos se corresponden con la clasificación 
scheleriana de los valores: desde la esfera de valor de lo agradable (o los 
valores de lujo), pasando por los valores de lo útil (o valores de civilización 
y de lo noble –o valores vitales–), hasta los valores superiores espirituales 
(conocimiento verdadero, belleza, derecho) y los más altos –de lo santo– 
(o valores religiosos). Como señala Scheler, a estos valores fundamentales 
corresponden los cinco modelos tipo, respectivamente: el artista en el arte 
de la vida, el conductor espiritual de la civilización, el héroe, el genio y el 
santo (Casimiro 2019). 

En el primer lugar de la escala axiológica se encuentra el santo; sobre 
esta materia, Scheler lleva a cabo una serie de consideraciones generales, 
a saber: la primera afirma que los modelos y jefes religiosos trascienden la 
revelación natural que constituye la razón, la naturaleza y la historia, y se 
apoyan en otra fuente positiva del conocimiento y la experiencia para su 
mensaje (revelación, gracia, iluminación), más allá de la razón natural uni-
versalmente válida. La segunda norma suprema por la que se rige incluso el 
mismo fundador (o santo originario) es la igualdad con Dios (o parecido con 
Dios), pues el prototipo para todos los modelos religiosos humanos siempre 
es la idea de Dios y su contenido. El tercer principio comporta considerar 
que todos los demás tipos de modelos son inspirados directa o indirectamen-
te por los modelos religiosos, desde el genio y el héroe hasta los conductores 
de la vida económica, dado el carácter absolutamente fundamental de la 
religión respecto del resto de los factores históricos:



217Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Todos los demás tipos de modelos, desde el genio y el héroe descendiendo 
hasta los conductores de la vida económica, dependen directa o indirecta-
mente de los modelos religiosos vigentes. Los jefes y modelos religiosos 
configuran e inspiran a todos los demás modelos y jefes […]. Esto se debe a 
que la religión, bajo los factores espirituales de la historia, es más originaria 
que el arte, la filosofía, la ciencia; y que, en segundo lugar, siempre precede 
en el tiempo a la cultura y civilización espiritual superior. Y, en tercer lugar, 
su influencia sobre los poderes espirituales es la más duradera y la más inten-
sa. La influencia del confucianismo, del budismo, del cristianismo sobrevive 
a los Estados y a los ciclos culturales (Scheler 1961, 41).

Dentro de la tipología del santo, el santo originario ocupa un lugar pri-
mogénito; este es siempre único para sus adeptos. Scheler observa que, así 
como los genios no se excluyen necesariamente unos a otros (se puede ad-
mirar simultáneamente a Cervantes y a Miguel Hernández), no ocurre así 
con cada uno de los santos originarios, quienes no pueden colocarse en pie 
de igualdad sin ser desplazados uno por el otro. Si el santo originario es 
el portador del mensaje o la voluntad del Dios único mediante revelación, 
iluminación o participación en el ser divino, así como hay un solo Dios, 
también hay solo una persona a quien participó en forma perfecta su ser. En 
este sentido, el cristianismo supone la religión absoluta, puesto que se da en 
ella la comunicación, no ya de la sabiduría o voluntad, sino de la misma per-
sona de Dios para toda la eternidad. Dios se convierte así en el centro de la 
historia y del mundo; rige no sólo para el pasado y el presente, sino también 
para el futuro. Por otro lado, el santo originario se encuentra en una relación 
amante y contemplativa con lo divino –y no con el mundo–, como el resto 
de los tipos prototípicos. Finalmente, el rasgo esencial del santo originario, 
privativo de él y que lo distingue de los demás tipos de modelos, consiste 
en la ausencia de normas y medidas universalmente válidas superiores a él. 
Esto se ve particularmente claro cuando se examina la esencia del cristianis-
mo, que identifica a Jesucristo con la verdad, no como una idea, sino como 
el fundamento personal del mundo: 

Este es el índice más seguro para reconocer al santo originario. Tampoco los 
milagros que realiza, los elevados pensamientos que pronuncia, los nobles 
actos y acciones que ejecuta son pruebas sino sólo testimonios, confirma-
ciones y signos de su carácter exclusivo y de su relación única con Dios y 
la santidad. En ninguna parte está mejor expresado que en las palabras de 
Jesús: “Yo soy el camino, la verdad y la vida”. Él no dice la verdad: él mismo 



218 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

la “es”, él es la verdad en forma de persona, de un fundamento del mundo en 
forma de persona (Scheler 1961, 45).

Tras el santo, el genio es el prototipo portador de los valores espiritua-
les y –por lo tanto– segundo en la escala jerárquica axiológica, de ahí que 
se presente bajo tres formas derivadas de las ideas puras de lo bello, del 
conocimiento puro y del derecho, a saber: el artista, el filósofo y sabio, y 
el legislador y juez, respectivamente. El genio ejerce su influencia a través 
de su obra, marcando en ella el sello de su individualidad espiritual. Ahora 
bien, Scheler advierte que el genio no se propone ejercer esa influencia, sino 
que más bien lo que quiere es la cosa desde un amor apasionado hacia ella. 

El tercer escalón en la jerarquía axiológica de los modelos lo ocupa el 
héroe, el prototipo que encarna el valor de lo noble como suma de todas las 
excelencias vitales. Su última raíz es el coraje, de modo que no es el éxito 
lo que define su heroísmo, cuanto su ímpetu y la intrepidez de sus actos. Su 
influencia es más limitada que la del genio, ya que se refiere a su pueblo y a 
una corriente histórica ligada por una tradición viva. Como señala Scheler, 
el héroe se convierte en la práctica en un estadista, un militar, un coloniza-
dor o un descubridor, que tienen en común la dilatación del espacio vital y 
la ganancia de nuevo terreno para la vida.

En definitiva, el recurso didáctico que sugerimos para la enseñanza de 
los valores partiría de una cuidada selección del modelo en virtud del valor 
que se pretenda transmitir y que el prototipo encarna (Mujica y Orellana 
2021). El trabajo de Scheler es –a este respecto– muy útil para encontrar 
ejemplos en cada uno de los estratos de valor. Con el fin de lograr la mayor 
eficacia pedagógica, se propone la elevación progresiva del ámbito del valor 
a través de la presentación de modelos desde los estratos inferiores (desde 
esos valores vitales encarnados por el héroe), pasando –con posterioridad– 
por los valores espirituales (encarnados por el genio), y hasta llegar –final-
mente– a los valores religiosos (encarnados por el santo). 

5.2. Ser maestro que educa en valores: una irrenunciable profesión de 
amor

Es verdad que estamos viviendo un momento de pérdida de virtud social, 
de decadencia de unos valores en la sociedad que nos hace que examinemos 
el papel de la escuela en la actualidad. Es cierto que si bien la familia es ese 
escenario –por excelencia– donde se cultivan las virtudes personales, a su 
vez la escuela debe ser colaboradora subsidiaria para la formación y desa-



219Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

rrollo integral de la persona, toda vez que esas mismas virtudes personales 
se convierten en virtudes sociales, capaces de formar a ciudadanos libres y 
críticos con el fin de vivir en comunidad. Por tanto, tiene todo el sentido que 
desde la escuela se deba fomentar la educación en valores, teniendo como 
centro la conciencia del individuo y como meta la perfección de su vida so-
cial. Este perfeccionamiento de la vida social consiste en producción de bie-
nes relacionales (la justicia, la solidaridad, la subsidiariedad, la paz). Como 
afirma Donati (2003), las virtudes sociales son aquellos modos de vivir se-
gún el bien moral que surge en las relaciones con los otros; es decir, son 
modos de relacionarse con los otros. Las relaciones son virtuosas cuando 
distinguen el amor auténtico de aquel que no lo es. El individuo en la escue-
la socializa, y a través de una educación en valores aprende la generosidad, 
el reconocimiento del otro, la capacidad de perseguir un proyecto sensato 
junto con los demás. En ese entorno, el ejercicio de las virtudes personales 
supone una ayuda para alcanzar los fines de la vida, para trabajar la pacien-
cia, el esfuerzo, el cálculo justo en el uso de los recursos. Estas virtudes no 
se dan de forma gratuita, sino que para conseguirlas es necesario educarlas, 
trabajarlas; es necesario un hábito, pero no solo eso: ese hábito debe ir se-
guido de una reflexividad. La reflexividad humana es el diálogo interno de 
la persona junto con la familia, necesario para aprender y poner en práctica 
la virtud. Y todo este vergel de virtudes depende de una sola virtud, que no 
es otra que la caridad (del amor). 

En definitiva, es precisamente a través del don, que viene definido por la 
gratuidad y la colaboración activa de alta calidad en la consecución de metas 
en el otro, donde la familia crea –por paidocenosis– espacios en los que se 
trata al individuo de manera diferenciada con respecto al resto de humanos 
(Montero, García y Pérez 2021). Es a través de este fenómeno –que podría-
mos calificar de discriminatorio– donde la familia puede cumplir su genui-
no papel de personación. En la medida en que se elimine –desde el poder 
establecido– la barrera de la extrañeza familiar que nos une al mismo tiempo 
a todos en núcleos de alta calidad humana, la sociedad disminuirá en cotas 
de salud social (Pérez Adán 2005). Una vez delimitada la necesidad de la 
escuela respecto a la educación en valores del estudiante para un desarrollo 
integral en sociedad, también se puede advertir aquel doble peligro; por un 
lado, puede acontecer que –desde la escuela– se fomente la estandarización 
del individuo a través de un único pensamiento, eliminando así la diferencia 
en la forma de pensar, eliminando la capacidad del pensamiento crítico y 
perpetuando un modelo o canon según las modas sociales. Mientras que, 
por otro lado, se puede caer en el error de obviar la existencia de valores 



220 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

absolutos y comunes a la sociedad, dando lugar a un relativismo moral en el 
que todo está permitido y en el que la realidad se puede ir adaptando al an-
tojo de cada sujeto (Juárez 2019). Una semejanza que puede ayudar al lector 
en la comprensión de este planteamiento es el mito de Procusto, que en la 
mitología griega era conocido literalmente como el estirador: un bandido y 
posadero del Ática al que se le consideraba hijo de Poseidón. El mito cuenta 
que Procusto tenía su casa en las colinas, donde ofrecía posada al viajero so-
litario. Allí lo invitaba a tumbarse en una cama –articulada– de hierro donde, 
mientras el viajero dormía, lo amordazaba y ataba a las cuatro esquinas del 
lecho. Si la víctima era alta y su cuerpo era más largo que la cama, procedía 
a serrar las partes del cuerpo que sobresalían: los pies y las manos –o la ca-
beza–. Si, por el contrario, era de menor longitud que la cama, lo descoyun-
taba estirándole con un sistema de poleas de aquella cama mortífera. En este 
sentido, la escuela sería este Procusto que intenta conseguir que los alumnos 
lleguen a los valores sociales establecidos por el pensamiento social mayori-
tario o los gobiernos emergentes, secuestrando la capacidad del ser humano 
de elegir el bien absoluto –como afirmaban los tomistas–, seduciendo con 
un valor ideal, platónico, que no puede materializarse siguiendo estos valo-
res absolutos. Por otro lado, la escuela puede contribuir a ser este lecho de 
Procusto que no tenía, o al menos no se sabía, la medida exacta para nadie, 
tratando así de deformar los datos de la realidad por mor de un relativismo 
moral que permitiría la adaptación a cualquier hipótesis previa.

Tal y como se ha indicado, en el momento actual vivimos una debacle 
de lo que –durante décadas– se han consolidado como valores fundaciona-
les de las sociedades modernas, fundamentalmente occidentales, por mor 
de los cuales diferentes cohortes de estudiantes han ido experimentando 
un detenido proceso de paidocenosis en cuyo camino han podido aquilatar 
una serie de conceptualizaciones con las que decodificar –con bastante 
éxito– el mundo que les rodea sin diferencias profundas con el catálogo 
de valores –también compartido– atesorado por los más antiguos jefes de 
cada tribu, en activo. Casi sin remedio, hemos pasado de una construcción 
social de la propia conciencia y existencia del individuo basada fundamen-
talmente en el referente de una familia (y subsidiariamente de un sistema 
educativo acorde al pensamiento familiar –con potente enraizamiento en 
la tradición cristiana–), hacia un escenario en el que tras alejar a Dios de 
la vida pública (condenándole a una especie de ostracismo antropológico) 
las sociedades –paradójicamente autodenominadas progresistas– una vez 
liberadas de la pesada carga que comporta el reconocimiento de la existen-
cia de un ser superior divino, el ser humano está en perfectas condiciones 



221Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

para –engreído de Dios e infatuado de divinidad– iguala en su discurso 
jurídico lo que tan solo es su “capricho” disfrazándolo de “derecho”, des-
de un pueril nihilismo desde cuyo vértice superior el hombre se asoma al 
precipicio de lo que tan solo puede llegar a ser su desfondamiento moral y 
de virtud. Y bajo esa mirada, todo es cuestionable, todo principio, antaño 
sólido, se vuelve ahora líquido, pasando los que fueren líquidos a desvane-
cerse en su estado más gaseoso ante la impasible mirada de unos seres lan-
guidecientes a quienes se ha secuestrado la capacidad de pensar. En este 
sentido, cabría pensar quiénes eran en el pasado los referentes morales que 
tuvieron los grandes maestros, aquellos que ciertamente han pasado a la 
historia por su sabiduría y obras, pues –con toda certeza– a otros tomados 
como referente, debieron parte de su ascética y desarrollo ejemplar de 
virtudes. Solemos decir que los alumnos no aprenden de nosotros, sino 
que nos aprenden a nosotros (Molina 2017) y precisamente por ello, com-
partiendo que ese conocimiento del valor es incorporado por el ser a partir 
de la observación de la virtud en el otro junto con aquella comprensión de 
su propia e íntima moral (la que siente que le hace bien), que parecería del 
todo razonable entender la importancia que adquiere el maestro en la vida 
de un niño, en la medida en que precisamente a consecuencia de la mani-
festación de sus virtudes –veladas– se acabará convirtiendo así (lo quiera 
o no) en modelo necesario –y obligado– para sus alumnos, por lo que no 
cabría otra afirmación sino demandar la necesaria –y obligatoria– ejem-
plaridad del maestro en todos los actos y escenarios de su vida. 

Silenciosamente, y casi sin anuncio, el giro copernicano en la adopción 
de unos nuevos valores morales para el referente del hombre, por aniquila-
ción de otros anteriores, se ha presentado de la misma manera con la que 
–habitualmente– acostumbra a presentarse marzo trayendo aquel delicioso 
aroma que –como cada año– toma prestado de las flores y el campo, pero 
sin aquel aroma. Y en ese camino, algunos –por tal sustitución– han pasado 
a confundir belleza con superficialidad, bondad con estupidez, amor propio 
con egoísmo y sensibilidad con debilidad, permitiendo el paso a controver-
tidos personajes con oficios inexistentes hace tan solo una década, los cuales 
han sido capaces de convertirse en referente sustitutivo de quienes –por de-
recho– ostentan, o debieran ostentar, el ejercicio responsable de la patria y 
potestad de sus hijos, menores, permeando y bombardeando así la atención 
de los más jóvenes a través de productos de consumo de bajo realengo que 
devoran sin medida desde unos dispositivos personales, paradójicamente 
denominados inteligentes, confirmando que ese despojo que hoy día sufri-
mos en lo moral no es sino el fruto de la renuncia que hacemos los adultos 



222 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

a aquello natural, el cuidado –en presencia– de los menores, en pro de una 
serie de sobornos. Y en esa dialéctica entre padres e hijos, entre alumnos 
y maestros, lo que antaño no tenía cabida en el cuestionamiento racional, 
probablemente por la dificultad de acceso a la información inmediata, o a 
la divulgación de contenido por parte de seres cretinizados, hoy se ve lace-
rada por centenas de informantes que, incluso deliberadamente, dan rienda 
suelta a la creación de contenido, a resultas falso, y, por consiguiente, a 
empresas que –en apariencia– encienden aquelarres contra quienes adoptan 
tales comportamientos censurando sus mensajes desde una imposición de 
verdad oficial. Este es el referente; este es el modelo de ese cambio de agua 
subyacente a los valores.

Decía Gilbert Chesterton (escritor inglés) que cuando se deja de creer 
en Dios, se acaba creyendo en casi cualquier cosa, y probablemente esta 
aseveración permita comprender –mejor– ese nuevo entendimiento, malen-
tendido, de la virtud en el obrar a la hora de formular la expresión íntima del 
pensamiento del ser, de manera que la mentira, o la información mentirosa, 
como diría el filósofo británico John Stuart Mill, acabaría –incluso– sien-
do buena porque sólo desde lo falso se permite a la verdad tomar la luz. 
Infelizmente, este razonamiento choca con el frontispicio del nuevo enten-
dimiento de la libertad del ser, franqueada y direccionada por unos nuevos 
amos que, engreídos de Dioses, parecieran sustituir la libre voluntad del ser 
por considerarlo desvalido intelectualmente y desfondado en lo moral, auxi-
liándole en la toma de aquellas decisiones que –sin ningún género de duda 
para los titiriteros– resultarán mejor para sí, y a cuyos brazos dulcemente 
parecieran entregarse, como borregos de Panurgo, en una suerte de extrema 
confianza depositada, aunque ello suponga el asalto a la verdadera expresión 
del ser, llevando así al cadalso la aparente mentira cuando hace tan solo 
unos años se elevase hasta los altares (considerando –incluso– tales hazañas 
propias de los héroes que se han descrito ut supra).

Evidentemente, ante esta nueva realidad para los más pequeños, ese acceso 
a la gesinnung del modelo a seguir, que, recordemos, se alcanza a través 
del amor y la comprensión, nos recuerda la importancia de ese buen ejem-
plo a facilitar; y al hacerlo, vienen a nuestra mente las palabras de santo 
Tomás cuando afirmaba que ser maestro es una irrenunciable profesión de 
amor. Y es, precisamente, a consecuencia de ese amor que puede superarse 
aquella (posible) falta de intuición –en el maestro– que pudiera hacer acto 
de presencia con respecto del valor moral del contenido valioso por aquel 
mandado, en la medida en que –a consecuencia de su amor por aquellos 



223Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

que aprenden– su intuición de la bondad moral podría ser la luz ante las 
sombras. Precisamente por esto, se presupone –al maestro– no solo bon-
dad y sabiduría, como también elevada catadura moral, conscientes de que 
para el que aprende, el que enseña puede ser su salvación (Álvarez, Díaz 
y Molina 2021). De este modo, el amor se presenta como una dimensión 
que, aunque existente a lo largo de la historia de la educación, es impres-
cindible aludirlo en el tiempo presente, puesto que es el gran protagonista 
para poder llevar a cabo una labor educativa que sea significativa tanto 
para los educandos como para los maestros, y así lo atestiguan autores 
de reconocido prestigio en esta materia (Juárez 2019; Mujica y Orellana 
2020; Montero, García y Pérez 2021).

Sobre estas argumentaciones, la lógica del modelo aquí presentado para 
una mejora y optimización de la eficacia pedagógica en la enseñanza de 
aquellos valores vitales encarnados por el héroe, el genio y el santo que 
deseamos rescatar, trae a la liza dialéctica el recuerdo de la asignatura de 
religión católica que, en buena medida, pretende revestir de identidad tales 
valores haciéndoles reconocibles y perfectamente diferenciables por exclu-
sión, haciendo de esta asignatura un interesante recurso didáctico a someter 
a análisis para esta finalidad.

Bibliografía

Agustín de Hipona, santo. La doctrina cristiana, en O. C., vol. XV. 
Madrid: BAC, 1969.

Agustín de Hipona, santo. Confesiones, en O. C., vol. II. Madrid: BAC, 
2005.

Agustín de Hipona, santo. La Trinidad, en O. C., vol. V. Madrid: BAC, 2008.

Agustín de Hipona, santo. El Maestro, en O. C., vol. III. Madrid: BAC, 
2009.

Álvarez Martínez-Iglesias, José María, Yonatan Díaz Santamaría y Jesús 
Molina Saorín. El código Cuomo. Las fábulas de María: una niña a la que 
no le gustaba la escuela. España: Dykinson, 2021.

Carmargo, Juan. Nuestros únicos maestros son aquellos que nos dicen: 
“haz junto conmigo”: aproximaciones a una idea de educación en diferencia 
y repetición de Gilles Deleuze. Areté, 1, 49-72, 2021.



224 Ángel Damián Román Ortiz et al.

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Casimiro, César. «Modelo y seguimiento. Aportes schelerianos para una 
concepción personalista del papel del maestro». Quién: revista de filosofía 
personalista, 9 (2019): 83-101

Donati, Pierpaolo. Manual de Sociología de la familia. Pamplona: Eunsa, 
2003.

Donati, Pierpaolo. «Inter-generational solidarity: a sociological and so-
cial policy issue». En Intergenerational Solidarity, editado por Edmund 
Malinvaud, 57-81. Ciudad del Vaticano: Academia pontificia de las Ciencias 
Sociales, 2002.

Göçen, Ahmet y Mehmet Akin Bulut. «Ethics in Teacher Education: 
ICT-Enhanced, Case-Based and Active Learning Approach with Continuous 
Formative Assessment». Journal of Academic Ethics (2024). doi: 10.1007/
s10805-024-09503-0.

Juárez Piña, Zayda Rosa. 2019. «La pedagogía del amor de Antonio 
Pérez Esclarín: Visión axiológica de los docentes de educación básica». 
Revencyt, 39 (2019): 117-188.

Molina Saorín, Jesús. La discapacidad empieza en tu mirada. Madrid: 
Delta Publicaciones, 2017.

Montero Sopilca, Any Sofía, Luis Alfredo García Montero y Lewin José 
Pérez Plata. «Educar desde el amor». Educare, 25 (2021): 438-456.

Mujica Johnson, Felipe y Nelly Orellana Arduiz. «Apreciaciones del 
profesorado chileno sobre una educación basada en el amor: estudio de ca-
sos». Humanidades, 10 (2020): 1-16.

Mujica Johnson, Felipe y Nelly Orellana Arduiz. «El amor en educación 
física. Una Perspectiva filosófica basada en Max Scheler y José Ortega y 
Gasset». Retos, 39 (2021): 857-862.

Ovidio Nasón, Publio. Las metamorfosis. Traducido por Pedro Sánchez 
de Viana. Madrid: Librería de los sucesores de Hernando, 1923.

Pérez Adán, José. Repensar la familia. Madrid: Eiunsa, 2005.

Román Ortiz, Ángel Damián. «La huella de san Agustín en la ética de los 
valores de Scheler». Tesis doctoral. Universidad de Murcia, 2011. https://
www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/81556/TADRO.pdf

Román Ortiz, Ángel Damián. «Valor y educación del amor según Max 
Scheler y san Agustín de Hipona». Studia Gilsoniana, 1 (2012): 75-89. 

https://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/81556/TADRO.pdf
https://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/81556/TADRO.pdf


225Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler como substrato...

CARTHAGINENSIA, Vol. XLII, Nº 81, 2026 − 203-225. ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Román Ortiz, Ángel Damián. «El orden del amor: San Agustín y la ética 
de los valores de Scheler». Augustinus, 58 (2013): 119-161. 

Scheler, Max. El santo, el genio, el héroe. Buenos Aires: Nova, 1961.

Scheler, Max. Ordo amoris. Madrid: Caparrós Editores, 1996. 

Scheler, Max. Ética: nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo 
ético. Madrid: Caparrós Editores, 2001. 

Scheler, Max. Esencia y formas de la simpatía. Salamanca: Sígueme, 
2005.

Sciacca, Michele Federico. El problema de la educación. Barcelona: 
Miracle, 1962.

Teke, Hans. «Making ethics teaching more effective with a three step 
model». International Journal of Ethics Education 6 nº1 (2021): 149-162.

Wojtyla, Karol. Amor y responsabilidad. Madrid: Palabra, 2008.



CARTHAGINENSIA fue fundada en 1985 como órgano de expresión cultural y científica 
del Instituto Teológico de Murcia O.F.M., Centro Agregado a la Facultad de Teología de la 
Universidad Pontificia Antonianum (Roma). El contenido de la Revista abarca las diversas 
areas de conocimiento que se imparten en este Centro: Teología, Filosofía, Historia eclesiástica 
y franciscana de España y América, Franciscanismo, humanismo y pensamiento cristiano, y 
cuestiones actuales en el campo del ecumenismo, ética, moral, derecho, antropología, etc.
Director / Editor
Bernardo Pérez Andreo (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@itmfranciscano.
org
Secretario / Secretary
Miguel Ángel Escribano Arráez (Instituto Teológico de Murcia, España) carthaginensia@
itmfranciscano.org
Staff técnico / Technical Staff
Juan Diego Ortín García (corrección de estilo), Carmen López Espejo (revisión filológica), 
Domingo Martínez Quiles (gestión de intercambios), Diego Camacho Jiménez (envíos postales).
Consejo Editorial / Editorial Board
Carmen Bernabé Ubieta (Universidad de Deusto, Bilbao, España), Mary Beth Ingham (Franciscan 
School of Theology, USA), Jorge Costadoat (Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile), 
Emmanuel Falque (Institut Catholique de Paris, France), Cristina Inogés Sanz (Facultad de 
Teología SEUT Madrid, España), Ivan Macut (Universidad de Split, Croacia), Francisco Martínez 
Fresneda (Instituto Teológico de Murcia, España), Martín Gelabert Ballester (Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia, España), Gertraud Ladner (Institut für Systematische Theologie. 
Universität Innsbruck, Deutschland), Rafael Luciani (Boston College. Boston, Massachusetts. 
USA), Carmen Márquez Beunza (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España), Mary 
Melone (Pontificia Università Antonianu, Roma, Italia), Simona Paolini (Pontificia Università 
Antonianu, Roma, Italia), Thomas Ruster (Fakultät Humanwissenschaften und Theologie, 
Technische Universität Dormunt, Deutschland),Teresa Toldy (Universidade Fernando Pessoa, 
Portugal), Manuel A. Serra Pérez (ISEN, Murcia, España), Jesús A. Valero Matas (Universidad 
de Valladolid, España), Olga Consuelo Vélez Caro (Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia), Antonina María Wozna (Universidad de Graz, Austria).
Comité Científico / Scientific Committee
Nancy. E. Bedford (Evangelical Theological Seminary. Evanston, USA); Jaime Laurence Bonilla 
Morales (Universidad Javeriana, bogotá, Colombia); David B. Couturier (St. Bonaventure 
University, NY, USA); Mauricio Correa Casanova (Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Santiago de Chile); Mary E. Hunt (Women’s Alliance for Theology Ethics and Ritual, USA); Lisa 
Isherwood (University of Wonchester, UK); Francisco José García Lozano (Universidad Loyola, 
Granada, España); Hans Josef Klauck (Facultad de Teología. Universidad de Chicago. USA); 
Mary J. Rees (San Francisco Theological School, USA); Cristina Simonelli (Facoltà teologica 
dell’Italia Settentrionale, Milano, Italia); Susana Vilas Boas (Université Catholique de Lyon, 
France).
Secretaría y Administración
M. A. Escribano Arráez. Pl. Beato Andrés Hibernón, 3. E-30001 MURCIA.
La suscripción de la revista impresa para 2026 es de 40 € para España y Portugal, y 60$ para el 
extranjero, incluidos portes. El número suelto o atrasado vale 20 € o 30 $. Artículos sueltos en 
PDF 3 € o $ 5.
Any manuscripts and papers intented for publication in the magazine schould be addressed to 
the Editor at the following address: Cl. Dr. Fleming, 1. E-30003 MURCIA. Price for the printed 
magazine: Single or back issues : 20 € or $ 30. Single article in PDF 3 € or $ 5.
Antiguos directores
Fr. Francisco Víctor Sánchez Gil (+2019) 1985-1989. Fr. Francisco Martínez Fresneda, 1990-
2016.
D.L.: MU-17/1986
Impresión: Compobell, S.L.

Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
Pza. Beato Andrés Hibernón, 3

E-30001 MURCIA

ISSN 0213-4381 e-ISSN 2605-3012
http://www.revistacarthaginensia.com
carthaginensia@itmfranciscano.org

RESEÑAS

Boo, Juan Vicente, 33 miradas del papa Francisco. Los años 
decisivos (MAEA) 311; Casas, Eduardo, Teología de la experiencia 
de Dios (RSV) 302-303; Díaz, Carlos - Grande Sánchez, Pedro 
José, Antropología filosófica. El personalismo comunitario (BPA) 
309-310; Gamble, Harry Y., Libros y lectores en la Iglesia Antigua. 
Una historia de los primeros textos cristianos (RSV) 299-300; Khalaf, 
Elena, La Chiesa scomparsa di Santa Chiara a Venezia (MAEA)  
312-313; Martínez Fresneda, Francisco, Jesús de Nazaret y 
Francisco de Asís (RSV) 303-304; Morla Asensio, Víctor, Los 
Salmos del Antiguo Testamento. Nueva traducción con notas 
filológicas (RSV) 300-301; Pérez Fernández, Miguel, Traducciones 
arameas de la Biblia. Los targumim del Pentateuco. V. Deuteronomio 
(RSV) 301; Santa Catalina de Bolonia, Clarisa, Las siete armas 
espirituales. Iluminada Bembo. Espejo de Iluminación (RSV)  
313-314; Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.), 
Teología Europea. Memoria, sentido, futuro (BPA) 304-306; 
Wozna, Antonina, Mary Daly’s (1928-2010) Theological Method 
of Ontolinguistic Hermeneutics (BPA) 306-307; Wozna, Antonina 
y Martínez Cano, Silvia (Eds.), Hermenéuticas y metodologías 
teológicas feministas. Cartografías de una diversidad (BPA) 314-316; 
Zizioulas, Ioannis, Teología en perspectiva escatológica. El futuro 
siempre presente (RSV) 308-309.



Vo
lu

m
en

 X
LI

I -
 E

ne
ro

-J
un

io
 2

02
6 

- N
úm

er
o 

81

Bernardo Pérez Andreo
Presentación: memoria, existencia y compromiso ......................................................  1-3

ARTÍCULOS 
José Carlos Carvalho †
The biblical expansion of justice: memory and supererogation in our Common Home  5-34
José Pedro Lopes Angélico
Sobre la ecotopía como (e)utopía de un ecosistema espiritual ..................................  35-52
Vicente Llamas Roig
Die Kehre: Ontología Bauhaus o re-creación utilitarista del mundo en Ser y Tiempo  53-87
Ethel Junco y Claudio César Calabrese
Filosofía, poesía y religión: María Zambrano ...........................................................  89-112
Leopoldo Prieto López
Burnet, Kant y la teología física. A propósito de un libro de S. J. Gould sobre ciencia 
y religión .....................................................................................................................  113-135
José Luis Lucas Sánchez
El papel de la irrealidad en la adquisición del conocimiento: un estudio desde la 
teoría del objeto puro de Antonio Millán-Puelles .......................................................  137-160
Mª. Concepción Alonso Romero
Un nuevo modo de afrontar los problemas morales: El discernimiento de los facto-
res atenuantes .............................................................................................................  161-182
Santiago García-Jalón de la Lama
Referencias en Vitoria y Soto a un debate medieval sobre los sentidos de la Escritura  183-201
Ángel Damián Román Ortiz, José María Álvarez Martínez-Iglesias, Jesús 
Molina Saorín y Yonatan Díaz Santa María
Didáctica de los valores. La filosofía de san Agustín de Hipona y de Max Scheler 
como substrato teórico para una adecuada orientación pedagógica en la enseñanza 
de los valores ..............................................................................................................  203-225
Jorge Molina Cerdá
Cavidades rupestres, laurae en la provincia Carthaginensis de Hispania en la 
Antigüedad Tardía: Les Covetes dels Moros (Bocairent, Valencia) ...........................  227-259
José Antonio Calvo Gómez
La arquitectura intelectual de la monarquía católica. Felipe II (1556-1598) y la 
Archicofradía de la Resurrección en Roma ................................................................  261-282
José María Salvador-González
Matteo d’Acquasparta’s refusal of the belief in Mary’s Immaculate Conception .......  283-298

BIBLIOGRAFÍA.......................................................................................................  299-316
LIBROS RECIBIDOS ..............................................................................................  317-318

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XLII
Enero-Junio 2026
Número 81

SUMARIO

Vo
lu

m
en

 X
X

X
V

 - 
En

er
o-

Ju
ni

o 
20

19
 - 

N
úm

er
o 

67

Revista de Estudios e Investigación
Instituto Teológico de Murcia O.F.M.
ISSN: 0213-4381 e-ISSN: 2605-3012

Volumen XXXV
Enero-Junio 2019
Número 67

SUMARIO
Presentación: Bernardo Pérez Andreo (Dir.)
SECCIÓN MONOGRÁFICA: Lectura actual de una Teología de la Encarnación
José Manuel Sanchis Cantó
La Trinidad inmutable se hace carne en la palabra: Dios en diálogo con el hombre. 
Elementos de Teología Patrística. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Martín Gelabert Ballester
Un Dios capaz del hombre. Humanidad en Dios, divinización del hombre . . . . . . . . .
Vincenzo Battaglia
Umanità/Corpoeità e sensibilità affettiva di Gesù di Nazaret. Prospettive di recerca 
per “re-dire” l’evento dell’incarnazione. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
MISCELÁNEA
Miguel Álvarez Barredo
A vueltas con la redacción del Pentateuco y el escrito deuteronomístico . . . . . . . . . . .
Juan Fernando Sellés Dauder
El intelecto agente según algunos Maestros franciscanos del s. XVII: B. Mastri y B. 
Belluti,  L. Rabesano y J. Ponce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
José Antonio Molina Gómez
Demonios y emperadores malvados en las concepciones políticas de la Antigüedad 
Tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Antonio Fernández del Amor
Dios en la poesía de Luis Felipe Vivanco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Desiderio Parrilla Martínez
Teología política y razón práctica en el debate entre Carl Schmitt y Erik Peterson. . .
Josefa Torralba Albaladejo
El estudio de la Religión en adolescentes como un ejercicio de teología aplicada . . .

NOTAS Y COMENTARIOS
Francisco Javier Díez de Revenga
“Cien años de periodismo religioso”, presentación de un libro de Francisco Henares Díaz . . . .
Francisco Javier Gómez Ortín
San Ginés de la Jara: ¡Hay moros en la costa! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Vicente Llamas Roig
Evolución cognitiva y emergencia de la persona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Francisco Martínez Fresneda
Nota sobre La revolución de Jesús, un libro de Bernardo Pérez Andreo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

DOCUMENTA
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
LIBROS RECIBIDOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1-34

35-51

53-79

81-128

129-146

147-160

161-190

191-210

211-226

227-232

233-236

237-244

245-250

251-252

253-298  
301




